

تَابُ التَّوْحِيد

تَقْرِيبُهُمُ الْسَّلَامُ

# تَوْحِيدُ كِرْمَانَ

محمد اقبال کیلانی

جامعہ ملک سعید الریاض

حَدَبَتْ بِبِلْيَكِشَنْ

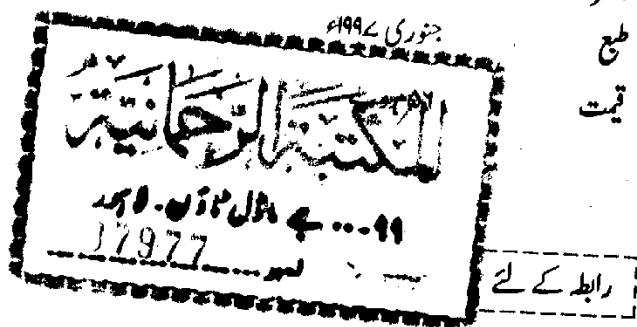
بَشِيشِ محلِ دَدْ  
لاهور

۱۶۱۲  
ک میل ب

جملہ حقیقی مولف حفظ ہے

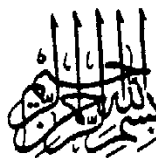
توحید کے سائل  
محمد اقبال کیلانی بن مولانا حافظ محمد اوریس کیلانی رحمہ اللہ  
ہارون الرشید کیلانی  
حدیث سپلیکیشنز، ۲ شیش محل روڈ، لاہور

تم  
تم مولف  
اهتمام  
ہاشم  
طبع  
تیت



1- ہارون الرشید کیلانی  
2- شیش محل روڈ، لاہور

2- محمد اقبال کیلانی  
ص ب : ۸۰۰، الریاض ۱۳۲۲، سعودی عرب  
فون، گمر : ۰۰۴۵۷۳۲، رفتر : ۳۶۷۶۷۳۲



حَمْدَهُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

أَمْلَأْنَا مُسْكُنَ قُوَّتِهِ مُخْرِجَهُ

الْقَدْرَ مَعَهُ

کیا بہت سے متفرق رب بہترین یادہ ایک اللہ

جو سب پر غالب ہے (سورة یوسف، آیت ۲۹)



# تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَا وَ بَيْنَكُمْ

”اے دنیا کے لوگو ! آواز ایسے کلمے کی طرف جو ہمارے  
اور تمہارے درمیان مشترک ہے“

● اے اسرائیل کے بیٹو ! تمہارا ایمان ہے کہ حضرت عزیز علیہ السلام اللہ کے  
بیٹے تھے اور یہ بھی تسلیم کرتے ہو کہ انہیں موت آئی۔ کبھی تم نے غور کیا کہ اللہ  
کی ذات ”حقی“ اور ”قوم“ ہے اور اس کے بیٹے میں بھی یہ صفات ہونی چاہیے تھیں،  
تو پھر حضرت عزیز علیہ السلام کو موت کیوں آئی؟ جسے موت آئے وہ اللہ کا بیٹا کیسے  
ہو سکتا ہے؟



● اے عیسیٰ ابن مریم علیہ السلام کے حواریو ! تمہارا ایمان ہے کہ حضرت  
عیسیٰ علیہ السلام اللہ کے بیٹے ہیں اور یہ بھی تسلیم کرتے ہو کہ حضرت عیسیٰ علیہ  
السلام سُولی دیئے گئے، کبھی تم نے غور کیا کہ اللہ تو زبردست قوت والا اور ہر ایک پر  
 غالب ہے پھر اس کا بیٹا اتنا کمزور اور بے بس کیوں تھا کہ سُولی پر چڑھا دیا گیا، جو سُولی  
پر چڑھا دیا گیا، وہ خدا کا بیٹا کیسے ہو سکتا ہے؟



اے ہندو مت کے پیروکارو! تمہارا ایمان ہے کہ دنیا میں ۳۳ کروڑ بھگوان ہیں، ہر آدمی اپنا اپنا بھگوان الگ رکھتا ہے گویا ہر آدمی کا اپنا بھگوان ہے جو اس کی حاجتیں اور مُرادیں پوری کرنے پر قادر ہے جبکہ باقی ۳۲ کروڑ ۹۹ لاکھ ۹ ہزار ۹ سو ۹۹ بھگوان اس کی ضرورتیں پوری کرنے سے عاجز ہیں، کبھی تم نے غور کیا کہ اگر ۳۲ کروڑ ۹۹ لاکھ ۹ ہزار ۹ سو ۹۹ بھگوان عاجز اور بے بس ہیں تو پھر انہیں میں سے ایک بھگوان حاجتیں اور مُرادیں پوری کرنے پر کیسے قادر ہو سکتا ہے؟

☆☆☆

اے بدھ مت کے ماننے والو! تمہارا ایمان ہے کہ گوتم بدھ عالمگیر سچائی کی تلاش میں برس ہا بر س مید انوں، جنگلوں اور صحراؤں میں پھرتا رہا، کبھی تم نے غور کیا کہ جو شخص خود ایک عالمگیر سچائی کی تلاش میں طویل مدت تک سرگردان رہا۔ وہ خود عالمگیر سچائی کیسے بن سکتا ہے؟

☆☆☆

اے ائمہ معصومین کے ماننے والو! تمہارا ایمان ہے کہ کائنات کا ذرہ ذرہ زرہ امام کے حکم و اقتدار کے آگے سرگنوں ہے اور یہ دعویٰ بھی رکھتے ہو کہ اہل بیت پر جو مصیبت اور آفت آئی وہ ابو بکر رضی اللہ عنہ اور عمر رضی اللہ عنہ کی وجہ سے آئی کبھی تم نے غور کیا کہ جس کے حکم کے آگے کائنات کا ذرہ ذرہ ذرہ کائنات کے سرگنوں ہو اس پر آفت اور مصیبت کیسے آسکتی ہے؟ اور جس پر آفت اور مصیبت آجائے وہ کائنات کے ذرہ ذرہ ذرہ کا حاکم اور مقدار اعلیٰ کیسے بن سکتا ہے؟

☆☆☆

اے بزرگان دین اور اولیائے کرام کے ماننے والو! تمہارا ایمان ہے کہ علی ہجوری رضی اللہ عنہ خزانے عطا کرتے ہیں۔ خواجہ معین الدین چشتی طوفانوں سے نجات بخشتے ہیں۔ عبد القادر جیلانی رضی اللہ عنہ مصائب اور مشکلات دور کرتے ہیں، امام بری کھوٹی

قسمیں کھری کرتے ہیں اور سلطان پاہو رَبِّ الْعَالَمِينَ اولاد سے نوازتے ہیں۔ کبھی تم نے خور کیا جب علی ہجوری رَبِّ الْعَالَمِينَ نہیں تھے تو خزانے کون عطا کرتا تھا جب معین الدین چشتی رَبِّ الْعَالَمِينَ نہیں تھے تو طوفانوں سے نجات کون بخشتا تھا، جب عبد القادر جیلانی رَبِّ الْعَالَمِینَ نہیں تھے تو مصائب اور مشکلات کون دور کرتا تھا جب امام بری رَبِّ الْعَالَمِینَ نہیں تھے تو کھوئی قسمیں کون کھری کرتا تھا، جب سلطان پاہو رَبِّ الْعَالَمِینَ نہیں تھے تو اولاد کون دیتا تھا؟



● اے دنیا کے لوگو! میری بات ذرا غور سے ستو!

الله تعالیٰ کی نازل کردہ تعلیمات میں تضاد کبھی نہیں ہو سکتا، لیکن تمہارے عقائد و افکار میں موجود تضاد اس بات کا ثبوت ہے کہ یہ عقائد و افکار اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل کردہ نہیں ہیں،

تو پھر——! اے دنیا کے لوگو! آؤ ایک ایسے کلمہ کی طرف جس کی تعلیمات میں کوئی تضاد نہیں۔ ○

○ جو بنی نوع انسان کی روح کو آسودگی اور جسم کی آزادی بخشتا ہے۔

○ جو بنی نوع انسان کو احترام، عترت اور عظمت عطا کرتا ہے۔

○ جو بنی نوع انسان کو آمن و سلامتی، عدل و انعام، مساوات و حریت، اخوت و محبت جیسی اعلیٰ اقدار کی ضمانت دیتا ہے۔

○ جو بنی نوع انسان کو جسم کی آگ سے نجات دلاتا ہے۔

وہ ایک کلمہ ہے

لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

اللَّهُ كَسَوَ كُوئَيْ إِلَهٌ نَّهِيْنَ !

# الفهرس

| نمبر | نام ابواب                      | اسماء الابواب                                 | تفصیر |
|------|--------------------------------|-----------------------------------------------|-------|
| ۸    | بسم الله الرحمن الرحيم         | بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ         | ۱     |
| ۸۳   | نيت کے مسائل                   | النِّيَّةُ                                    | ۲     |
| ۸۵   | توحید کی فضیلت                 | فَضْلُ التَّوْحِيدِ                           | ۳     |
| ۹۲   | توحید کی اہمیت                 | أَهْمَيَّةُ التَّوْحِيدِ                      | ۴     |
| ۹۶   | توحید قرآن مجید کی روشنی میں   | التَّوْحِيدُ فِي ضَوْءِ الْقُرْآنِ            | ۵     |
| ۱۰۳  | توحید کی تعریف اور اس کی اقسام | تَعْرِيفُ التَّوْحِيدِ وَ أَنْوَاعُهُ         | ۶     |
| ۱۰۵  | توحید ذات                      | التَّوْحِيدُ فِي الذَّاتِ                     | ۷     |
| ۱۰۹  | توحید عبادت                    | التَّوْحِيدُ فِي الْعِبَادَةِ                 | ۸     |
| ۱۱۹  | توحید صفات                     | التَّوْحِيدُ فِي الصَّفَاتِ                   | ۹     |
| ۱۲۷  | شرك کی تعریف اور اس کی اقسام   | تَعْرِيفُ الشُّرُكِ وَ أَنْوَاعُهُ            | ۱۰    |
| ۱۳۹  | شرك قرآن مجید کی روشنی میں     | الشُّرُكُ فِي ضَوْءِ الْقُرْآنِ               | ۱۱    |
| ۱۳۸  | شرك سنت کی روشنی میں           | الشُّرُكُ فِي ضَوْءِ السُّنَّةِ               | ۱۲    |
| ۱۵۳  | شرك اصغر کے مسائل              | الشُّرُكُ الْأَصْغَرُ                         | ۱۳    |
| ۱۵۹  | ضعیف اور موضوع احادیث          | الْأَحَادِيثُ الْضَّعِيفَةُ وَ الْمَوْضُوعَةُ | ۱۴    |



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ الْأَمِينِ وَالْعَاقِبَةُ  
لِلْمُتَّقِينَ - أَمَّا بَعْدُ :

قيامت کے روز انہیں کی نجات کا انعام دو باتوں پر ہو گا (۱) ایمان اور (۲) عمل صالح۔ ایمان سے مراد ہے اللہ تعالیٰ کی ذات پر ایمان، رسالت اور آخرت پر ایمان، فرشتوں اور کتابوں پر ایمان، اچھی یا بُری تقدیر پر ایمان۔ رسول اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے "ایمان کی ۵۰ سے زیادہ شاخیں ہیں ان میں سے سب سے افضل لا إلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَفَّا (بِحَوْلِهِ صَحِّحَ بخاری) یعنی ایمان کی بُنیاد کلمہ توحید ہے۔ عمل صالح سے مراد وہ اعمال ہیں جو سنت رسول ﷺ کے مطابق ہوں، بلاشبہ نجاتِ اخودی کے لئے اعمال صالح بہت اہمیت رکھتے ہیں لیکن عقیدہ توحید اور اعمال صالح دونوں میں سے عقیدہ توحید کی اہمیت کہیں زیادہ ہے۔

قيامت کے روز عقیدہ توحید کی موجودگی میں اعمال کی کوتایاں اور لغزشوں کی معافی تو ہو سکتی ہے لیکن عقیدے میں بگاؤ (کافرانہ، مشرکانہ یا توحید میں شرک کی آمیزش) کی صورت میں زمین و آسمان کی وسعتوں کے برابر صالح اعمال بھی بے کار و عبیث ثابت ہوں گے سورۃ آل عمران میں اللہ پاک فرماتا ہے کہ کافر لوگ اگر زوئے زمین کے برابر بھی سونا صدقہ کریں تو ایمان لائے بغیر ان کا یہ صالح عمل اللہ کے ہل قبول نہیں ہو گا ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَ مَا تُؤْمِنُوا وَ هُمْ كُفَّارٌ فَلَن يُفْتَنَ مِنْ أَخْدِلِهِمْ مُّلْنٌ ء الْأَرْضُ ذَهَبًا  
وَ لَوْ افْتَدَى بِهِ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ وَ مَا لَهُمْ مِّنْ نُصْرَنِينَ ۝﴾ (۹۱:۳)

ترجمہ: "جن لوگوں نے کفر اختیار کیا اور کفر ہی کی حالت میں مرے ان میں سے کوئی اگر (انپرے آپ کو سزا سے بچانے کے لیے) روئے زمین بھر کر بھی سونا فدیہ میں دے تو اسے قبول نہ کیا جائے گا ایسے لوگوں کے لئے دروناک عذاب ہے اور ایسے لوگوں کے لئے کوئی مددگار نہیں ہو گا" (سورۃ آل عمران) گویا نہ صرف یہ کہ اُن کے نیک اعمال ضائع ہوں گے بلکہ عقیدہ کفر کی وجہ سے انہیں دروناک عذاب بھی دیا جائے گا اور کوئی ان کی مدد یا سفارش بھی نہیں کر سکے گا سورہ انعام میں انبیاء کرام کی

مقدس جماعت حضرت ابراءيم عليه السلام، حضرت اسحاق عليه السلام، حضرت يعقوب عليه السلام، حضرت نوح عليه السلام، حضرت داؤد عليه السلام، حضرت سليمان عليه السلام، حضرت ايوب عليه السلام، حضرت يوسف عليه السلام، حضرت موسى عليه السلام، حضرت هارون عليه السلام، حضرت زکريا عليه السلام، حضرت سعیي عليه السلام، حضرت اسماعيل عليه السلام، حضرت ملحض عليه السلام، حضرت یونس عليه السلام، اور حضرت لوط عليه السلام کا ذکر خیر کرنے کے بعد اللہ پاک ارشاد فرماتا ہے وَلَوْ أَشْرَكُوا الْحَبْطَ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ترجمہ : «اگر کہیں ان لوگوں نے شرک کیا ہوتا تو ان کے بھی سب (نیک) اعمال ضائع ہو جاتے» (سورہ النام، آیت ۸۸)

شرک کی نہ مرت میں قرآن مجید کی بعض دیگر آیات ملاحظہ ہوں۔

﴿وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ أَنِّي أَشْرَكْتَ لِيَخْبَطُنَّ عَمَلَكَ وَلَتَكُونُنَّ مِنَ الْغَاسِرِينَ ۝﴾ (۶۵:۳۹)

ترجمہ : «کے نبی تمہاری طرف اور تم سے پسلے گزرے ہوئے تمام انبیاء کی طرف یہ وہی بھیجی ہے کہ اگر تم نے شرک کیا تو تمہارا کیا کرایا عمل ضائع ہو جائے گا اور تم خسارہ پانے والوں میں سے ہو جاؤ گے» (سورہ زمر آیت ۶۵)

﴿فَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ فَتَكُونُ مِنَ الْمُعَدِّيْنَ ۝﴾ (۲۱۳:۲۶)

ترجمہ : «پس اے نبی! اللہ کے ساتھ کسی دوسرے معبود کو نہ پکارو ورنہ تم بھی سزا پانے والوں میں شامل ہو جاؤ گے» (سورہ شعراء، آیت ۲۱۳) مذکورہ بالا دونوں آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب پیغمبر سید المرسلین حضرت محمد ﷺ کو مخاطب کر کے بڑے فیصلہ کن اور دوٹک اداز میں یہ بات ارشاد فرمادی ہے کہ شرک کا ارتکاب اگر تم نے بھی کیا تو نہ صرف یہ کہ تمہارے سارے نیک اعمال ضائع کر دیئے جائیں گے بلکہ دوسرے مشرکین کے ساتھ جنم کا عذاب بھی دیا جائے گا۔

سورہ مائدہ میں ارشاد مبارک ہے

﴿إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرِمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَا وَاهَ النَّارُ ۝﴾ (۷۳:۵)

ترجمہ : «جس نے اللہ کے ساتھ شرک کیا اس پر اللہ نے جنت حرام کر دی ہے اور اس کا مکھانا جنم ہے» (سورہ مائدہ، آیت ۷۴) سورہ نساء کی ایک آیت میں ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا ذُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يُشَاءُ﴾ (٨٤:٤)

ترجمہ: "اللہ تعالیٰ کے یہاں شرک کی بخشش ہی نہیں اس کے سوا اور سب کچھ معاف ہو سکتا ہے جسے وہ معاف کرنا چاہے" (مُوہ نباء، آیت ۸۳)

ان دونوں آیتوں سے یہ بات بالکل واضح ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ہاں شرک ناقابل معاف گناہ ہے، شرک کے علاوہ کوئی دوسرا گناہ ایسا نہیں ہے اللہ تعالیٰ نے ناقابل معاف قرار دیا ہوا یا جس کے ارتکاب پر جنت حرام کر دی ہو۔

سورہ توبہ میں اللہ تعالیٰ نے حالت شرک میں مرنے والوں کے لئے بخشش کی دعاء تک کرنے سے منع فرمادیا ہے۔ ارشاد مبارک ہے۔

﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَاللَّذِينَ آمَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولَئِنَّى فَرْبَى مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَضْحَى حَبَّ الْجَحِّمِ﴾ (١١٣:٩)

ترجمہ: "نہیں اور اللہ ایمان کے لئے جائز نہیں کہ وہ مشرکوں کے لئے مغفرت کی دعا کریں چاہے وہ ان کے رشتہ دار ہی کیوں نہ ہوں جب کہ ان پر یہ بات واضح ہو چکی ہے کہ وہ جتنی ہیں (سورہ توبہ آیت ۱۱۳)"

اب شرک کی نعمت میں چند احادیث مبارک ملاحظہ ہوں۔

۱۔ رسول اکرم ﷺ نے حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کو دس نصیحتیں فرمائیں جن میں سے سرفہرست یہ نصیحت تھی۔ لا تُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيْئًا وَ إِنْ قُتِلْتَ أَوْ خُرُقتَ يُعْلَمُ اللَّهُ تَعَالَى كَمَا تَرَكَ شَرِيكٌ نَّهْ كَرَنَا قُتْلَ كَرَ وَسَيَّءَ جَاؤْ يَا جَلَادِيَّةَ جَاؤْ (مسند احمد)

۲۔ آپ ﷺ نے فرمایا "سلت ہلاک کرنے والی چیزوں سے بچو" (۱) اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کرنا (۲) جادو (۳) نا حق قتل کرنا (۴) پیغمبر کا مال کھانا (۵) سود کھانا (۶) میدان بیگن سے بھاگنا (۷) بھولی بھلی مومن عورتوں پر نعمت لکھنا (صحیح مسلم)

۳۔ ارشاد نبوی ہے کہ "اللہ تعالیٰ اس وقت تک بندے کے گناہ معاف کرتا رہتا ہے جب تک اللہ اور بندے کے درمیان حجاب واقع نہ ہو۔" صحابہ کرام نے عرض کیا "یا رسول اللہ ﷺ" حجاب سے کیا مراد ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا "حجاب کا مطلب یہ ہے کہ انسان مرتبے دم تک شرک میں بیٹلا رہے۔" (مسند احمد)

مذکورہ بالا آیات و احادیث سے یہ اندازہ لگاتا مشکل نہیں کہ شرک ہی وہ گناہ ہے جس کے نتیجہ میں انسن کی ہلاکت اور برلا دی یقینی ہے، چند مثالیں ملاحظہ ہوں۔

ایک آدمی اللہ تعالیٰ کی یادگار میں حاضر ہو گا جس کے نتھوے دفتر گناہوں سے پُر ہوں گے وہ آدمی اپنے گناہوں کی وجہ سے مایوس ہو گا اللہ تعالیٰ ارشاد فرمائے گا، آج کسی پر ظلم نہیں ہو گا تمہاری ایک نیکی بھی ہمارے پاس ہے لہذا میزان کی چکر پلے جاؤ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا "کہ اس کے گناہ ترازو کے ایک پلے میں ڈال دیئے جائیں گے اور نیکی دوسرے پلے میں، وہ ایک نیکی تمام گناہوں پر بھاری ہو جائے گی وہ ایک نیکی اشہد آن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ہوگی" (بجوالہ ترمذی شریف) ایک بودھا شخص رسول اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا "یا رسول اللہ! ساری زندگی گناہوں میں گزری ہے کوئی گناہ ایسا نہیں جس کا ارتکاب نہ کیا ہو رونے زمین کی ساری حقوق میں اگر میرے گناہ تقسیم کر دیئے جائیں تو سب کو لے ڈوپیں کیا میری توبہ کی کوئی صورت ہے؟" رسول اکرم ﷺ نے پوچھا "کیا اسلام لائے ہو؟" اس نے عرض کیا "أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ" آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا "جا، اللہ معاف کرنے والا اور گناہوں کو نیکیوں میں بدلنے والا ہے" اس نے عرض کیا "کیا میرے سارے گناہ اور جرم معاف ہو جائیں گے؟" رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا "ہاں تیرے سارے گناہ اور جرم معاف ہو جائیں گے" (بجوالہ ابن کثیر)

غور فرمائیے! ایک طرف آپ ﷺ کا حقیقی پچا جس نے عمر بھر دین کے معاملہ میں آپ ﷺ کی رفاقت کا حق ادا کیا لیکن عقیدہ توحید پر ایمان نہ لانے کی وجہ سے جنم کا مستحق نہ صراحت و سری طرف ایک اجنبی شخص جس کا رسول اکرم ﷺ سے کوئی خونی رشتہ نہیں اور وہ خود اپنے بے پناہ گناہوں کا اعتراض بھی کر رہا ہے محض عقیدہ توحید پر ایمان لے آنے کی وجہ سے جنت کا مستحق نہ صراحت۔

اس ساری گفتگو سے یہ نتیجہ نکلا ہے کہ قیامت کے دن نجات کا تمام تدارکات انسان کے عقیدہ پر ہو گا اگر عقیدہ کتب و سنت کے مطابق خالص توحید پر مبنی ہو تو نیک اعمال قتل اجر و ثواب ہوں گے، اور گناہ قتل بخشش اور قتل معافی ہوں گے لیکن اگر عقیدہ توحید کے بجائے شرک پر مبنی ہوا تو رونے زمین کے برابر نیک اعمال بھی نامقبول اور مردود ہوں گے۔

## عقیدہ توحید کی وضاحت

توحید کا مادہ "وحد" ہے اور اس کے مصادر میں سے "وحد" اور "وحدة" "زیادہ مشهور ہیں جس کا مطلب ہے اکیلا اور بے مثال ہونا" "وحید" یا "وحد" اس ہستی کو کہتے ہیں جو اپنی ذات میں اور اپنی صفات میں اکیل اور بے مثال ہو "وحد" کا دو اہم سے بدل کر "احمد" بنا ہے۔ یہی لفظ سورہ اخلاص میں اللہ تعالیٰ کے لئے استعمال ہوا ہے جس کا مطلب ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنی ذات اور صفات میں اکیلا اور بے مثال ہے کوئی دوسراءس جیسا نہیں جو اس کی ذات اور صفات میں شریک ہو۔

۱۔ قیامت کے روز حضرت ابراہیم علیہ السلام اپنے بادپ آذر کی بخشش کے لئے سفارش کریں گے، تو جواب میں اللہ پاک ارشاد فرمائے گدے اینی حَرَفَتُ الْجَنَّةَ عَلَى الْكَافِرِينَ میں نے جنت کافروں کے لئے حرام کر دی ہے (صحیح بخاری شریف) یہ کہہ کر حضرت ابراہیم علیہ السلام کی سفارش روکر دی جائے گی۔

۲۔ رسول اکرم ﷺ کے چچا جناب ابو طالب کے بارے میں کون نہیں جانتا کہ انہوں نے آپ کی بیعت مبارک کے بعد ہر مشکل وقت میں بڑی جرأت اور استقامت کے ساتھ آپ کا ساتھ دعا قریش مکہ کے ظلم و ستم اور بے پناہ دیباو کے سامنے آہنی دیوار بن کر کھڑے ہو گئے شعبہ البی طالب کے لیام اسی میں آپ ﷺ کا بھرپور ساتھ دیا ابو جمل غیرو نے رسول اکرم ﷺ کے قتل کا ارادہ کیا تو بنو هاشم اور بنو مطلب کے نوجوانوں کو اکٹھا کر کے حرم شریف لے گئے اور ابو جمل کو علی الاعلان مرنے مارنے کی دھمکی دی جناب ابو طالب زندگی بھر رسول اکرم ﷺ کا اسی طرح ساتھ دیتے رہے جس سل جناب ابو طالب کا انتقال ہوا رسول اکرم ﷺ نے اسے غم کا سل (عام الحزن) قرار دیا رسول اکرم ﷺ کے ساتھ ٹوٹی تعلق اور دینی معلمات میں آپ ﷺ کی بھرپور حیات کے باوجود صرف ایمان نہ لانے کی وجہ سے جناب ابو طالب جنم میں چلے جائیں گے۔ (حوالہ صحیح مسلم)

۳۔ ایک شخص عبد اللہ بن جدعان کے بارے میں رسول اللہ ﷺ سے پوچھا گیا کہ ”وہ سلد رحمی کرنے والا اور لوگوں کو کھانا کھلانے والا شخص تھا کیا اس کی یہ نیکیاں قیامت کے روز اس کے کام آئیں گی؟“ آپ نے ارشاد فرمایا ”نہیں“ کیونکہ اس نے عمر بھر ایک دفعہ بھی یہ نہیں کمل

«رب اغفر لى خطيبتى يوم الدين»

ترجمہ: ”لے میرے رب! قیامت کے روز میرے گناہ معاف فرمانا“ (حوالہ صحیح مسلم) یعنی اس کا نام اللہ تعالیٰ پر ایمان تھا نہ قیامت کے دن پر اللہ اس کی ساری نیکیاں اور صالح اعمال بہلو ہو جائیں گے۔ مذکورہ بلا خاتم سے یہ بلت بالکل واضح ہے کہ عقیدہ توہید کے بغیر نیک اور صالح اعمال اللہ تعالیٰ کے ہل ذرہ برابر اجر و ثواب کے مستحق نہیں سمجھے جائیں گے۔

شرک کے بر عکس عقیدہ توحید قیامت کے دن گناہوں کا کفارہ اور اللہ کی مغفرت کا باعث بنے گا رسول اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے ”جس نے لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَأَنْزَلَ كَيْمًا اور اسی پر مرا“ وہ جنت میں داخل ہو گا“ صحابہ نے عرض کیا ”خواہ زنا کیا ہو خواہ چوری کی ہو؟“ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا ”ہل! خواہ زنا کیا ہو، خواہ چوری کی ہو۔“ (صحیح مسلم) ایک حدیث قدسی میں اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے ”اے اہم آدم! اگر تو رونے زمین کے بر ابر گنہ لے کر آئے اور مجھ سے اس حل میں ملے کہ کسی کو میرے ساتھ شریک نہ کیا ہو تو میں رونے زمین کے بر ابر تجھے مغفرت عطا کروں گا“ (تندی شریف) قیامت کے روز

توحید کی تین اقسام ہیں۔ (۱) توحید ذات (۲) توحید عبادت (۳) توحید صفات۔ ذیل میں ہم تینوں اقسام کی الگ وضاحت پیش کر رہے ہیں۔

### ۱- توحید ذات

توحید ذات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کو اس کی ذات میں آکیلاً بے مثل اور لا شریک مانا جائے اس کی بیوی ہے نہ اولاد، مال ہے نہ باپ، وہ کسی کی ذات کا جزء ہے نہ کوئی دوسرا اس کی ذات کا جزء۔ یہودی حضرت عزیزؑ کو اللہ تعالیٰ کا بیٹا مانتے تھے میانے حضرت عیسیٰؑ کو اللہ کا بیٹا مانتے تھے اللہ تعالیٰ نے دونوں گروہوں کے اس باطل عقیدہ کی تردید قرآن مجید میں یوں فرمائی۔

﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ عَزِيزُ نَبْنَى اللَّهُ وَقَالَتِ النَّصَارَى الْمَسِيحُ أَنْبَى اللَّهُ ذَلِكَ قَوْنُهُمْ بِأَفْوَاهِهِمْ يُصَاحِهُونَ قَوْلُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلِ قَاتَلُهُمُ اللَّهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ ۝﴾ (۳۰:۹)

ترجمہ: ”یہودی کہتے ہیں عزیز اللہ تعالیٰ کا بیٹا ہے اور میسانی کہتے ہیں سچے اللہ تعالیٰ کا بیٹا ہے یہ بے حقیقت ہاتھیں ہیں جو وہ اپنی زبانوں سے نکالتے ہیں ان لوگوں کی دیکھادیکھی جنوں نے ان سے پہلے کفر کیا اللہ کی ماران پر یہ کہل سے دھوکا کھا رہے ہیں۔“ (سورہ توبہ آیت ۳۰)

مشرکین مکہ فرشتوں کو اللہ کی بیٹیاں قرار دیتے تھے اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں ان کے اس باطل عقیدہ کی بھی درج ذیل الفاظ میں ذمۃ فرمائی۔

﴿وَجَعَلُوا اللَّهَ شَرِكَاءَ الْجِنِّ وَخَلَقُهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتٍ بَغْيَرِ عِلْمٍ سُبْخَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَصِفُونَ ۝﴾ (۱۰۰:۶)

ترجمہ: ”لوگوں نے جنوں کو اللہ کا شریک بنا رکھا ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ نے تو جنوں کو پیدا کیا ہے (اسی طرح بعض) لوگوں نے بے جانے بوجئے اللہ کے لئے بیٹھے اور بیٹیاں بنا رکھی ہیں حالانکہ اللہ پاک بلا تر ہے ان باتوں سے جو یہ کرتے ہیں“ (سورہ انعام آیت ۱۰۰) بعض مشرک اللہ تعالیٰ کی مخلوق شما فرشتوں، جنوں یا انسانوں میں اللہ تعالیٰ کی ذات کو مدغم سمجھتے تھے (اسے عقیدہ حلول کہا جاتا ہے) بعض مشرک کائنات کی ہر چیز میں اللہ تعالیٰ کو مدغم کہتے تھے (اسے عقیدہ وحدت الوجود کہا جاتا ہے) اللہ تعالیٰ نے ان تمام باطل عقائد کی تردید درج ذیل آیت میں فرمادی۔

﴿وَجَعَلُوا لَهُ رِبِّ عِبَادِهِ جُزًا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَكَفُوزٌ مُبِينٌ ۝﴾ (۱۵:۴۳)

ترجمہ: ”لوگوں نے اس کے بندوں میں سے بعضوں کو اس کا جزء بنا ڈالا حقیقت یہ ہے کہ

اُن کھلا احسان فراموش ہے" (سُورہ زخرف آیت ۱۵)

ان ساری آیات سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کا کوئی خاندان نہیں۔ اس کی بیوی ہے نہ اولاد، مال ہے نہ باپ، نہ ہی اللہ تعالیٰ کی ذات کائنات کی کسی (جاندار یا غیر جاندار) چیز میں مدغم ہے، نہ کسی چیز کا جزء ہے نہ ہی کائنات کی کوئی دوسری (جاندار یا غیر جاندار) چیز اللہ تعالیٰ کی ذات میں مدغم ہے، نہ ہی کوئی چیز اللہ تعالیٰ کی ذات کا جزء ہے، نہ ہی اللہ تعالیٰ کے نور سے کوئی مخلوق پیدا ہوئی ہے، نہ ہی کوئی مخلوق اس کے نور کا جزء ہے، رسول اکرم ﷺ نے مشرکین مکہ کو جب ایک لاشرک ہستی کی دعوت دی تو انہوں نے آپ ﷺ سے پوچھا کہ جس ہستی کی طرف آپ دعوت دیتے ہیں اس کا حساب نہ کیا ہے وہ کس چیز سے بناتے ہے وہ کیا کھاتا ہے کیا پیتا ہے اس نے کس سے وراثت پائی اور اس کا وارث کون ہو گا؟" ان سوالوں کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے سُورہ اخلاص نازل فرمائی۔

﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ إِلَهُ الصَّمَدُ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كَفُورًا أَحَدٌ ﴾

(۱۱۲: ۴-۱)

ترجمہ: "کوہہ اللہ ہے یکتا، اللہ سب سے بے نیاز ہے سب اس کے مخلق ہیں نہ اس کی کوئی اولاد ہے نہ وہ کسی کی اولاد اور کوئی اس کا ہمسر نہیں۔

تو چیز ذات کے بارے میں یہ بات بھی ذہن نشیں رہتی چاہئے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات عرش معلیٰ پر جلوہ فرماتے جیسا کہ قرآن مجید کی آیات اور احادیث مبارکہ سے ثابت ہے (۱)۔ البتہ اس کا علم اور قدرت ہر چیز کو اپنے گھیرے میں لئے ہوئے ہے۔ اس عقیدہ کے بر عکس کسی کو اللہ تعالیٰ کا بیٹا یا بیٹی مانتا یا کسی مخلوق کو اللہ تعالیٰ کی ذات کا حصہ اور جزء کہنا یا اللہ تعالیٰ کی ذات کو ہر جگہ اور ہر چیز میں موجود سمجھنا۔ شرک فی الذات کہلاتا ہے۔

## 2 - توحید عبادت

توحید عبادت یہ ہے کہ ہر قسم کی عبادت کو صرف اللہ کے لئے خاص کیا جائے اور کسی دوسرے کو اس میں شریک نہ کیا جائے قرآن مجید میں عبادت کا لفظ دو مختلف معنوں میں استعمال ہوا ہے۔ اولًا پوجا اور پرستش کے معنوں میں جیسا کہ درج ذیل آیت سے ظاہر ہے۔

﴿ لَا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَ لَا لِلْقَمَرِ وَ اسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيمَانَ

تَعْبُدُونَ ﴾ (۴۱: ۳۷)

ترجمہ: "سورج اور چاند کو سجدہ نہ کرو بلکہ اس کو سجدہ کرو جس نے انہیں پیدا کیا ہے اگر تم اقی اللہ کی عبادت کرنے والے ہو۔" (سورہ حم سجدہ آیت ۷۷)

ہانیاً الطاعات اور فرمائبرداری کے معنی میں جیسا کہ درج ذیل آیت سے ظاہر ہے۔

(۱۰) أَلَمْ أَغْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ غَذَوْ مُنِينَ (۶۰:۳۶)

ترجمہ: "اے آدم کے بچو، کیا میں نے تم کو ہدایت نہ کی تھی کہ شیطان کی عبادت (بیروی) نہ مرتا وہ تمہارا کھلا دشمن ہے۔" (سورہ لیں آیت ۴۰)

پہلے مفہوم یعنی پوجا اور پرستش کے اعتبار سے توحید عبادت یہ ہو گی کہ ہر طرح کی عبادت مثلاً نماز اور نماز کی طرح دست بستہ قیام، رکوع، سجدہ، نذر و نیاز، صدقہ، خیرات، قربانی، طواف، احکاف، دعا، کار، فریاد، استغاثات، (مد طلب کرنا) استغاثہ (پناہ طلب کرنا) رضا طلبی، توکل خوف اور محبت (۱) سب کی سب صرف اللہ ہی کے لئے ہوں ان تمام مراسم عبودیت میں سے کوئی ایک بھی بھی اللہ کے علاوہ کسی دوسرے کے لئے ادا کی گئی تو وہ شرک فی العبادت ہو گا۔

دوسرے مفہوم یعنی اطاعت اور فرمائبرداری کے اعتبار سے توحید عبادت یہ ہو گی کہ زندگی کے تمام معاملات میں اطاعت اور فرمائبرداری صرف اللہ تعالیٰ کے حکم اور قانون کی جائے اللہ تعالیٰ کے حکم کو مہوڑ کر کسی دوسرے کے حکم یا قانون کی بیروی کرنا خواہ وہ اپنا نفس ہو یا آباء و اجداء، مجبی پیشووا ہوں یا یا ایسی رہنماء، شیطان ہو یا طاغوت ویسا ہی شرک فی العبادت ہو گا جیسا اللہ تعالیٰ کی پرستش اور پوجا میں کسی بزرگ اللہ کو شریک بنانے کا شرک ہے۔ سورہ فرقان میں ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

(۲۵) أَرَأَيْتَ مِنِ اتَّخَذَ إِلَهَهَ هَوَاهٌ (۴۳:۲۵)

ترجمہ: "بکھی تم نے اس شخص کے حل پر غور کیا ہے جس نے اپنی خواہش نفس کو اپنا اللہ بنالیا۔" (سورہ رقان آیت ۳۳)

الله تعالیٰ کی محبت کے علاوہ بہت سی دوسری چیزوں کی محبت دل میں ہونا قدرتی بات ہے، 'شلاؤ الدین'، بیوی پیچے، عزیز و فارب، 'مال و دولت'، جاہ و حشمت، سب چیزوں سے انسان محبت کرتا ہے، لیکن ہو چیز مطلوب ہے وہ یہ کہ ان چیزوں کی ساتھ اللہ تعالیٰ کی محبت پر غالب نہ ہونے پائے کہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور فرمائبرداری کے راستے میں رکاوٹ بن جائے اسی سماں اللہ تعالیٰ کے خوف کے علاوہ دوسرے بہت سے خوف دل میں ہونا قدرتی بات ہے بیماری، موت، کاروبار، دشمن وغیرہ کا خوف، لیکن یہ سارے خوف چونکہ ظاہری اسباب کے تحت ہیں اس لئے ان میں جتنا ہوںا شرک نہیں، البتہ مواری اے اسباب بیقتہ سے اللہ تعالیٰ کے بجائے کسی بیوی دیوتا، بھوت پرست، جنت یا فوت شدہ بزرگوں کا خوف انہیں کو شرک بنا دیتا ہے۔

اس آیت میں واضح طور پر نفس کی پیروی القیار کرنے کو اپنالہ بنا لیما کہا گیا ہے جو کہ شرک ہے۔ (۱)

(۲) سورہ انعام کی ایک آیت ملاحظہ ہو ارشاد خداوندی ہے۔

﴿ وَ إِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُؤْخِذُونَ إِلَى أَوْلَىٰ نِعَمِهِمْ لِيَحَادِثُوكُمْ وَ إِنَّ أَطْعَمُوهُمْ إِنَّكُمْ تُمْسِكُونَ بِرَحْمَةِ رَبِّكُمْ ﴾ (۱۲۹ - ۱۳۰)

ترجمہ: "بے شک شیاطین اپنے ساتھیوں کے دلوں میں شکوک و شبہت القاء کرتے ہیں تاکہ وہ تم سے جھکڑا کریں لیکن اگر تم نے ان کی اطاعت قبول کر لی تو تم یقیناً مشرک ہو (سورہ انعام آیت ۱۳۱)

اس آیت میں شیطان کی اطاعت اور پیروی کو واضح الفاظ میں شرک کہا گیا ہے سورہ مائدہ میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے

﴿ وَ مَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ (۴۴:۵)

ترجمہ: "اور جو لوگ اللہ کے نازل کردہ قانون کے مطابق، فیصلہ نہ کریں وہی کافر ہیں۔ (سورہ مائدہ، آیت ۳۲)

سورہ مائدہ کی آیت نمبر ۳۵ اور ۳۷ میں اللہ تعالیٰ کے قانون کے مطابق فیصلہ نہ کرنے والوں کو ظالم اور فاسق بھی کہا گیا ہے گویا اللہ تعالیٰ کے حکم اور قانون کی پیروی کے مقابلے میں کسی دوسرے کے قانون کی پیروی کرنے والا شخص مشرک اور کافر بھی ہے، فاسق اور ظالم بھی ہے۔

عبادات کے دونوں مفہوم سامنے رکھے جائیں تو توحید عبادت یہ ہو گی کہ ہر قسم کے مراسم عبوریت (عنی نماز، روزہ، حج، زکاۃ، صدقۃ، رکوع و سجود، نذر و نیاز، طواف و اعتکاف، دعا و پکار) استحقافت و استغفار، اطاعت و غلامی، فرمانبرداری اور پیروی صرف اللہ تعالیٰ ہی کے لئے ہے ان ساری چیزوں میں سے کسی ایک میں بھی اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی دوسرے کو شریک کرنا شرک فی العبادات ہو گا۔

### 3- توحید صفات

توحید صفات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کو ان تمام صفات میں جو کہ قرآن حدیث سے ثابت ہیں، کیا، بے مثال اور لا شریک مانا جائے، اللہ تعالیٰ کی صفات اس قدر بے حد و حساب ہیں کہ انسان کے لئے ان کا شمار کرنا تو کیا ان کا تصور کرنا بھی ناممکن ہے۔ سورہ کھف میں ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

۱- یاد رہے بشری تقاضوں کے تحت معصیت کا ارتکاب شرک نہیں بلکہ فتنہ ہے، جو نیک اعمال یا توبہ سے معاف ہو جاتا ہے۔

(فَلَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِّكَلِمَاتِ رَبِّيْ لَفِيْدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّيْ وَ  
لَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَادًا) (١٨: ١٠٩)

ترجمہ: "اے نبی، کو اگر سندھ میرے رب کے کلمات لکھنے کے لئے روشنائی بن جائیں تو وہ  
ختم ہو جائیں لیکن میرے رب کے کلمات ختم نہ ہوں گے بلکہ اتنی ہی روشنی ہم اور لے آئیں تو وہ بھی  
کلفیت نہ کرے۔" (سورہ کف آیت ۱۰۹)

سُورَةُ الْقَمَانِ مِنْ ارشَلِّ مَبَارِكِ

(وَلَوْ أَنْ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمْدُدُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَنْهَرٍ مَا  
نَفَدَتِنَ كَلِمَاتُ اللَّهِ) (٣١: ٢٧)

ترجمہ: "زمین میں جتنے درخت ہیں اگر وہ سب کے سب قلم بن جائیں اور سندھ روشنائی بن  
جائے جسے سلت مزید سندھ روشنائی میا کریں تب بھی اللہ کے کلمات ختم نہیں ہوں گے۔ (سورہ القمان  
آیت ۲۷)

ذکورہ دونوں آیتوں میں کلمات سے مراد اللہ تعالیٰ کی صفات ہیں، ان آیات کی نُو سے ہرگز یہ  
تعجب نہیں ہونا چاہئے کہ کیا واقعی اللہ تعالیٰ کی صفات اس قدر لامحدود ہو سکتی ہیں کہ اس دنیا کے سارے  
درختوں کی قلمیں اور سندھوں کی روشنائی مل کر بھی ان کو احاطہ تحریر میں نہیں لا سکتیں۔

ہم یہاں مثال کے طور پر صرف ایک صفت کا تذکرہ کر رہے ہیں اس سے دوسری صفات پر  
قیاس کر کے یہ اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ قرآن مجید کے ارشادات کس قدر حقیقت پر مبنی ہیں۔ اللہ تعالیٰ  
کی ایک صفت سمیع ہے جس کا مطلب ہے ہمیشہ سننے والا، غور فرمائیے اللہ تعالیٰ چند دنوں یا چند  
ماہیوں یا چند سالوں سے نہیں بلکہ ہزارہا سال سے بیک وقت لاکھوں نہیں اربوں انسانوں کی دعا میں،  
فریادیں، سرگوشیاں اور تنفسگوں رہا ہے اور اللہ تعالیٰ کو اپنے بندوں کی دعا اور پکار سننے اور ہر شخص کے  
بارے میں الگ الگ فیصلے کرنے میں بھی کوئی وقت یا دشواری پیش نہیں آئی نہ ہی کبھی تکان لاحق ہوئی  
ہے دورانِ حج ذرا میدان عرفات کا تصور کجھے جمل پندرہ میں لاکھ افراد بیک وقت مسلسل اپنے خلق کے  
حضور فریاد و فغال اور بکا میں مصروف ہوتے ہیں اللہ تعالیٰ ہر شخص کی دعا اور فریاد سن رہا ہوتا ہے،  
ہر شخص کی مرازوں اور حاجتوں سے واقف ہوتا ہے ہر شخص کے دلوں کے رازوں سے آگاہ ہوتا ہے اور  
پھر انہی حکمت اور مصلحت کے مطابق ہر شخص کے بارے میں الگ الگ فیصلے بھی صدر فرماتا ہے نہ اس  
سے بھول چوک ہوتی ہے، نہ ظلم اور زیارتی ہوتی ہے، نہ کوئی وقت اور مشکل پیش آتی ہے اور پھر یہ کہ

اس وقت بھی اللہ تعالیٰ میدانِ عرفات کے علاوہ بقیٰ ساری دنیا کے اربوں انسانوں کی گتھگو، دعا، پکار، فریاد، غیرہ سن رہا ہوتا ہے۔

یہ سارا معلمہ تو کائنات میں بنے والی صرف ایک مخلوق "انسان" کا ہے ایسا ہی معاملہ جنت کا ہے جو انسانوں کی طرح اللہ تعالیٰ کی صیلوت اور بندگی کے مکفی ہیں نہ معلوم کتنی تعداد میں جنت بیک وقت اللہ تعالیٰ کے حضور فریاد و فنا میں مصروف رہتے ہیں جنیں اللہ کہم سن رہا ہے اور ان کی حاجتیں اور مرادیں پوری فرم رہا ہے، جن و انس کے علاوہ اللہ تعالیٰ کی ایک اور مخلوق، ملائکہ، ہے جو مسلسل اللہ تعالیٰ کی تسبیح و تحمید اور تقدیس میں مشغول ہے، اسے بھی اللہ تعالیٰ سن رہا ہے۔

جن و انس اور ملائکہ کے علاوہ مخلکی میں بنے والی دیگر بے شمار مخلوقات جن کی تعداد صرف اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے۔ (۱) وہ سب کی سب اللہ تعالیٰ کی حمد و شا اور تحمید و تقدیس میں مشغول ہیں جسے وہ سن رہا ہے اسی طرح سمندریوں اور دریاؤں میں بنے والی نیز فضائل میں اثر نہ والی بے شمار مخلوق اس کی حمد و شا کر رہی ہے اور اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات بابرکات ان سب میں سے ایک اپک کی دعا اور پکار سن رہی ہے۔

زندہ مخلوق کے علاوہ کائنات کی دیگر اشیا مثلاً، مجر، شجر، سورن، چاند، ستارے، زمین و آسمان، چہار، حتیٰ کہ کائنات کا ذرہ زدہ اللہ تعالیٰ کی تسبیح و تحمید میں مشغول ہے (۲)، جسے اللہ تعالیٰ سن رہا ہے، کما جاتا ہے کہ ہماری اس دنیا کے علاوہ کائنات میں اور بھی بہت سی دنیا میں ہیں جن میں دوسرا بہت سی مخلوقات بیسی ہیں، اگر یہ درست ہے تو اللہ تعالیٰ ان کی بھی دعا و پکار سن رہا ہے، غور فرمائیے اس قدر لاتعد لو جاندار اور غیر جاندار مخلوق کی وعائیں، فریادیں، تسبیح و تحمید اور تقدیس اللہ تعالیٰ بیک وقت سن رہا ہے اور یہ ساعت اللہ تعالیٰ کو نہ تھکاتی ہے نہ دیگر کاموں سے غافل کرتی ہے نہ نظام کائنات ہی میں کوئی خلل واقع ہوتا ہے۔ ﴿سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيمُ﴾ (۳)

۱- وقت یہ قسم جنسیوں راستہ لاؤ گزو (۲۱: ۷۲) ترجمہ - تمہرے رب کے لکھریں (کی تعداد) کو خود اس کے علاوہ کوئی سیں جانتا۔ (سورہ مدڑ آیت ۲۱)

۲- نہ سنتن لہ الشَّرْوَاتُ السُّنْعَ وَالْأَزْعَنْ وَمِنْ يَهْنَ وَإِنْ مِنْ شَيْءٌ إِلَّا نَسْتَعْنُ بِخَلْقِهِ وَلَكِنْ لَا نَنْعَنُهُمْ (۱: ۷۲) ترجمہ - سلوک آسمان اور زمین اور جو کچھ ان کے درمیان ہے وہ سب اس کی تسبیح کر رہے ہیں کوئی چیز ایسی نہیں جو اس کی حمد کے ساتھ تسبیح نہ کر رہی ہو مگر تم لوگ ان کی تسبیح (کا طریقہ اور زبان) نہیں سمجھتے (سورہ نبی اسرائیل آیت ۲۲)

۳- لوگوں کے لئے غور فرمائیے کہ انانچی وقت ساعت کا یہ عالم ہے کہ بیک وقت دو آدمیوں کی بات سننے پر کوئی انسان قادر نہیں جو انسان اپنی زندگی میں بھاگی دعا، پکار، فریاد و حواس بیک وقت دو آدمیوں کی بات سننے پر قادر نہیں مرنے کے بعد وہ بیک وقت سیکھوں یا ہزاروں آدمیوں کی فریادیں سننے پر کیسے قادر ہو سکتے ہیں؟

حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ایک صفت سُمینع ہی الیکی ہے جسے کماختہ سمجھتا تو دُور کی بات، تصور میں لانا بھی محل ہے اسی ایک صفت سے اللہ تعالیٰ کی دیگر لامحدود صفات مثلاً مالک الملک، خالق، رازق، مصور، عزز، مکبِر، بصیر، خبیر، علیم، حکیم، رحیم، کریم، عظیم، قیوم، غفور، رحمن، کیر، قوی، مجیب، رقیب، حمید، صمد، قادر، اول، آخر تواب، روف، غنی، ذوالجلال والا کرام وغیرہ پر قیاس کر لجئنے لور پھر سورۃ کف لور سورہ لقمان کی مذکورہ بالا آیات پر غور کیجئے کہ اللہ کریم نے کس قدر حق بات ارشاد فرمائی ہے اللہ تعالیٰ کی ان تمام صفات یا ان میں سے کسی ایک صفت میں کسی دوسرے کو شریک سمجھنا شرک فی الصفات کہلاتا ہے۔

عقیدہ توحید میں نوع انسان کے لئے سب سے بڑی رحمت ہے۔

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے کلمہ طیبۃ کی مثل ایک ایسے پاکیزہ درخت سے دی ہے جس کی جڑیں نہیں میں گھری ہوں، شاخیں آسمان کی بلندیوں تک پہنچی ہوں اور جو مسلسل بہترین پھل پھول دیئے چلا جا رہا ہو ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

﴿أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةً طَيِّبَةً أَصْنَلَهَا ثَابِتٌ وَفَرْغَهَا فِي السَّمَاءِ ۝ تُوتَنِي أَكُلُّهَا كُلًّا حِينَ بِإِذْنِ رَبِّهَا﴾ (٤١: ٢٤-٢٥)

ترجمہ: دیکھا تم ریختے نہیں ہو کہ اللہ تعالیٰ نے کلمۃ طیبۃ کی مثل کس چیز سے دی ہے؟ اس کی مثل ایسی ہے جیسے ایک ایسی ذات کا درخت جس کی چڑن میں کمری جبی ہوئی ہے اور شاخیں آسمان تک پہنچی ہوئی ہیں ہر آن وہ اپنے رب کے حکم سے اپنے پھل دے رہا ہے۔ (سورہ ابراہیم آیت ۲۵۲)

کلمہ طینہ کی اس مثال سے مندرجہ ذیل تین باتیں واضح ہوتی ہیں۔

(۱) اس درخت کی بیگانہ بڑی مجبور طوفان، آندھیاں اور زلزلے بھی اس درخت کو اکھاڑ نہیں سکتے۔

(۲) کلہ طبیبہ کا درخت نشوونما کے اعتبار سے اپنا کوئی ٹانی نہیں رکھتا بلکہ طبیبہ ایک الیک عالمگیر سچائی ہے جسے کائنات کے ذرے ذرے کی تائید حاصل ہوتی ہے اس کے راستے میں کوئی رکھوٹ پیش نہیں آتی لہذا وہ اپنی طبعی نشوونما میں آسمان تک پہنچ جاتا ہے کیونکہ پلت رسول اکرم ﷺ نے ایک حدیث میں اس طرح واضح فریلی کہ ”جب انسان پچے دل سے لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ“ کا اقرار کرتا ہے تو اس کے لئے آسمان کے دروازے کھول دیتے جاتے ہیں یہاں تک کہ وہ عرشِ اللہ کی طرف بڑھتا رہتا ہے بشرطیکہ کبیرہ گناہوں سے بچا رہے۔ (تفہی)

(۳) کلمہ طیبہ کا درخت اپنے شرات اور شاخ کے اعتبار سے اس قدر بارکت اور کثیر الفائد ہے کہ اس پر کبھی خراب نہیں آتی اس کے فیض کا سلسلہ کبھی منقطع نہیں ہوتا بلکہ جس زمین (دل) میں وہ جڑ پکڑتا ہے اسے ہر زمانے میں بہترین شرات سے فیض یا ب کرتا رہتا ہے، بلاشبہ کلمہ توحید اپنے اندر انسان کی افراطی اور اجتنابی زندگی کے لئے بے پناہ شرات اور فوائد رکھتا ہے اور یوں یہ عقیدہ بنی نوع انسان کے لئے اللہ تعالیٰ کی سب سے بڑی رحمت ہے۔ ذیل میں ہم عقیدہ توحید کی بعض برکات کا تذکرہ کرنا چاہتے ہیں۔

### (۱) استقامت اور ثابت قدی :

طاہریٰ قتوں کے مقابلے میں الٰی ایمان کی استقامت، عزیزیت اور ثابت قدی کے چند واقعات ملاحظہ فرمائیں۔

(الف) حضرت بلاں ﷺ، امیہ بن خلفؓ کے غلام تھے جب دوسرے کی گردی شب پر ہوتی تو کہہ کے پتھریلے کنکروں پر لٹا کر سینے پر بھاری پتھر کھ کر کھتا خدا کی قسم، تو اسی طرح پڑا رہے گا یہاں تک کہ مر جائے یا محمد ﷺ کے ساتھ کفر کرے حضرت بلاں ﷺ اس حالت میں بھی یہی فرماتے احمد (اللہ تعالیٰ ایک ہے، اللہ تعالیٰ ایک ہے)

(ب) حضرت خباب بن ارت ﷺ، قبیلہ خزادہ کی ایک عورت اُم انمار کے غلام تھے اُنہیں کئی بار دیکھتے انگاروں پر لٹا کر اوپر سے پتھر کھ دیا گیا کہ اللہ نہ سکیں لیکن تسلیم و رضا کا یہ پیکر اس جنوں ظلم و ستم کے باوجود اپنے دین و ایمان پر قائم رہے۔

(ج) ایک ضعیف العر خاتون، حضرت سمیہ بنت خباط ﷺ، کو لوہے کی زردہ پہننا کر چلپلاتی دھوپ میں زمین پر لٹا روا جاتا اور کما چاتا کہ محمد ﷺ کے دین سے انکار کرو، حضرت سمیہ رضی اللہ عنہا نے اسی ظلم و ستم کے نتیجے میں اپنی جان جان آفریں کے سپرد کر دی لیکن راہ حق سے لمحہ بھر کے لئے ہنگامہ اورانہ کیا۔

(د) حضرت حبیب بن زید ﷺ، دوران سفر جوئے مدی نبوت میں کذب کے ہاتھ لگ گئے میلہ کذاب صحابی رسول ﷺ جضرت حبیب ﷺ کا ایک ایک بند کاشتا جاتا اور کھاتا کہ مجھے رسول ماؤ حضرت حبیب ﷺ انکار کرتے جاتے اسی طرح سارے بدن کے ٹکرے ٹکرے ہو گئے لیکن وہ پیکر صبر و ثبات اپنے ایمان پر پھاڑ کی سی مغبوٹی کے ساتھ جمارا۔

تاریخ اسلام کے یہ چند واقعات میں مثل کے طور پر پیش کئے گئے ہیں ورنہ حقیقت یہ ہے کہ تاریخ اسلام کا کوئی دور ایسے واقعات سے خلی نہیں رہا تاریخ کے طالب علم کے لئے یہ سوال بڑی اہمیت کا حل ہے کہ الٰی ایمان نے ان ناقابل بیان اور ناقابل تصور مظالم کے مقابلے میں جس جیران کن

استقامت اور ثابت کا مظاہرہ کیا اس کا اصل سبب کیا تھا؟ اس سوال کا جواب خود اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں دیا ہے سورۃ ابراہیم میں کلمۃ طیبۃ کی تمثیل کے فوراً بعد ارشاد پاری تعالیٰ ہے۔

﴿يَقْبَلُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْفَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ﴾

(۴۷:۱۴)

ترجمہ: "ایمان لانے والوں کو اللہ تعالیٰ ایک قول ثابت (کلمۃ طیبۃ) کی بنیاد پر دنیا اور آخرت دونوں جگہ ثابت عطا کرتا ہے" (سورۃ ابراہیم آیت ۲۷)

گویا یہ عقیدہ توحید ہی کا فیضان ہے کہ باطل عقائد و افکار کا طوفان ہو یا رنج و الم کی یورش، جابر اور قاہر حکمرانوں کی تیہہ دستیاں ہوں یا طاغوتی قوتوں کا ظلم و ستم، کوئی چیز بھی اللہ توحید کے پائے ثبات میں لغزش پیدا نہیں کر سکتی۔

ذکورہ آئیت کریمہ میں دنیا کے ساتھ ساتھ آخرت میں بھی اللہ توحید کو ثابت کی خوشخبری دی گئی ہے آخرت سے یہاں مراد قبر ہے جیسا کہ بخاری شریف کی حدیث میں رسول اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے، "جب مومن کو قبر میں بھلایا جاتا ہے تو اس کے پاس (سوال جواب کے لئے) فرشتہ بھیجا جاتا ہے تب مومن لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ کی گواہی دیتا ہے، یہی مطلب ہے اللہ کے فرمان کا

يَقْبَلُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا ..... (بخاری)

گویا قبر میں منکر نکیر کے سوالوں کے جواب میں ثابت بھی اسی عقیدہ توحید کی برکت سے حاصل ہو گک

## (۲) عزت نفس اور خودی کا تحفظ

شرک انسانوں کو بے شمار خیالی اور وہی قوتوں کے خوف میں جلا کر دتا ہے، دیوی اور دیو تاؤں کا خوف، مظاہر قدرت کا خوف، بہوت پریت اور جلت کا خوف، زندہ اور مردہ انسانوں کے آستانوں کا خوف، جابر اور قاہر حکمرانوں کا خوف، اسی خوف کے نتیجے میں انسان ایسی اخلاقی اور مذہبی پیشوں میں گرتا چلا جاتا ہے کہ آدمیت اور انسانیت من چھپانے لگتی ہے، جبکہ عقیدہ توحید انسان کو ایسی تمام وہی اور خیالی قوتوں کے خوف سے بے نیاز کر کے روح اور جسم کو آزادی عطا کرتا ہے انسان کو عزتِ نفس اور احترام آدمیت کا احساس دلاتا ہے، ہر آن اسے ولقد سُكِرْفَنَا بِيَسِّنَ آدَمَ (یعنی ہم نے بنی آدم کو بزرگی عطا فرمائی ہے) اور لَقَدْ خَلَقْنَا الْأَنْسَانَ فِي أَخْسَنِ تَقْوِيمٍ (یعنی ہم نے انسان کو بہترین ساخت پر پیدا کیا ہے) کا فرمان الہی یاد دلاتا رہتا ہے یہی عقیدہ توحید انسان کو خودی کے مقام بلند پر لاکھڑا کرتا ہے، حکیم

الا ملت علماء اقبال نے اس نکتے کی ترجیحی درج ذیل شعر میں بڑے خوبصورت انداز میں کی ہے۔  
 خُودِی کا سرِ نبیل لا الہ الا اللہ خُودِی ہے سچ فیل لا الہ الا اللہ

### (۳) مساوات اور عدل اجتماعی

عقیدہ توحید ہی یہ تصور بھی پیش کرتا ہے کہ ساری خلوق کا خالق، راہن اور مالک صرف اللہ وحدہ لا شریک ہی ہے اسی نے آدم کو مٹی سے بنایا اور بالقی تمام انسان آدم علیہ السلام سے پیدا کئے، خواہ کوئی مشرق میں ہے یا مغرب میں، امریکہ میں ہے یا افریقہ میں، کلا ہے یا گورا، سفید ہے یا سرخ، عربی ہے یا بھگی سب ایک ہی آدم کی اولاد ہیں سب کے حقوق یکساں ہیں سب کی عزت اور احترام یکساں ہیں۔ کوئی کسی کو اپنا حکوم نہ سمجھے کوئی کسی کو اپنا غلام نہ بنائے کوئی کسی پر ظلم اور زیادتی نہ کرے کوئی کسی کو حقیر اور مکترنہ جانے کوئی کسی کا حق غصب نہ کرے ساری خلقت ایک ہی درجے کے انسن ہیں، لہذا سارے انسن صرف ایک ہی معبود کے آگے جھکیں، صرف ایک ہی ذات کے حکم اور قانون کے آگے سرتیمیم ثم کریں، صرف ایک ہی ہستی کے غلام اور بندے بن کر رہیں۔ عقیدہ توحید کی اس تعلیم نے اسلامی معاشرے میں ذات پات، غلامی اور حکومی، ظلم اور احتصال، حقارت اور نفرت جیسی منفی اقدار کی بیخ کنی کر کے محبت و احتجت، خلوص و ہمدردی، امن و سلامتی اور مساوات و عدل اجتماعی جیسی اعلیٰ اقدار کو مسلم معاشرہ میں جاری و ساری کر دیا۔

### (۴) روحانی سکون

شرک، کائنات کا سب سے بڑا جھوٹ ہے، انسن کی ذات اور گرد و پیش میں موجود ہزاروں نہیں کروڑوں ایسی واضح نشانیاں اور دلائل موجود ہیں جو شرک کی تردید کرتے ہیں یہی وجہ ہے کہ مشرک کی نظریاتی اور عملی زندگی میں مشرق و مغرب کا تضاد پیدا جاتا ہے اس کی روح ہیویہ اضطراب اور دل و دلاغ انتشار کا دھکار رہتے ہیں، وہ مسلسل ہٹکوک و شبہات بے یقینی اور ثبوت پھوٹ کی کیفیت سے دوچار رہتا ہے جبکہ عقیدہ توحید اس کائنات کی سب سے بڑی عالمگیر چالی ہے۔ انسان کی اپنی ذات کے اندر سیکھنے نہیں کروڑوں نشانیاں توحید کی گواہی دینے کے لئے موجود ہیں کائنات کا ذرہ ذرہ عقیدہ توحید کی تصدیق اور تائید کرتا ہے۔

عقیدہ توحید انسان کی فطرت اور جگت کے میں مطابق ہے یا یوں کہئے کہ پیدائشی طور پر انسن کو موحد تخلیق کیا گیا ہے خود قرآن مجید میں اللہ پاک ارشاد فرماتا ہے۔

﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلنَّاسِ حَيْنَا فَطَرَةُ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا﴾ (۳۰: ۳۰)

ترجمہ: "پس یکمُو ہو کر اپنا رخ دین اسلام کی سمت میں جماو اور قائم ہو جاؤ اس فطرت توحید پر جس پر اللہ نے انسانوں کو پیدا کیا۔" (سورہ الروم آیت ۳۰)

چنانچہ عقیدہ توحید پر ایمان رکھنے والا شخص اپنی نظریاتی اور عملی زندگی میں کبھی اضلاع اور غلوک و شبیثات کا فکار نہیں ہوتا اس کے دل و دماغ کبھی بے یقینی اور اضطراب کی کیفیت سے دوچار نہیں ہوتے جس کی زندگی کے حالات اور محلات خواہ کیسے ہی کیوں نہ ہوں وہ اپنے اندر رکون، قرار، یقین لور تسلیم و رضاکی کیفیت ہر آن محسوس کرتا رہتا ہے۔

امر واقعہ یہ ہے کہ عقیدہ توحید کی یہ رکات اور شمرات اس قدر ہیں کہ ان کا شمار کرنا ممکن نہیں مختصر ایہ کہا جاسکتا ہے کہ دنیا میں خیر بھلائی اور نیکی کے تمام سوتے اسی چشمہ توحید سے پھوٹتے ہیں اس طرح عقیدہ توحید بنی نوع انسان پر اللہ تعالیٰ کا سب سے بڑا احسان اور نعمت غیر مترقبہ ہے جس سے فیض یا ب ہونے والے لوگ ہی دنیا اور آخرت میں کامیاب و کامران ہیں اور محروم رہنے والے ہاکم اور نامراد۔

### عقیدہ شرک بنی نوع انسان کے لئے سب سے بڑی لعنت ہے۔

عقیدہ توحید اللہ تعالیٰ کی طرف سے دیا گیا عقیدہ ہے ہے اللہ تعالیٰ نے اپنے انبیاء اور رسول کے ذریعے لوگوں تک پہنچایا ہے اس عقیدہ کی تعلیمات روزِ اول سے ایک ہی ہیں ان میں کبھی کوئی تغیرت اور تبدیلی نہیں کی گئی جبکہ عقیدہ شرک شیطان کا وضع کیا ہوا عقیدہ ہے جسے وہ مختلف نہادوں، مختلف علاقوں اور مختلف اقوام کے لئے الگ الگ نلفوں کے ساتھ وضع کر کے اپنے چیلے چاٹوں کے ذریعے لوگوں تک پہنچاتا رہتا ہے، کہیں یہ بت پرستی کی شکل میں متعارف ہوتا ہے تو کہیں قبر پرستی کی شکل میں، کہیں نفس پرستی کی شکل میں متعارف ہوتا ہے تو کہیں طاغوت پرستی کی شکل میں، کہیں پیر پرستی کی شکل میں متعارف ہوتا ہے تو کہیں ائمہ پرستی کی شکل میں، کہیں قوم پرستی کی شکل میں موجود ہے تو کہیں وطن اور رنگ و نسل پرستی کی شکل میں، یہ ساری چیزیں دراصل ایک ہی شجرہ خیش کی مختلف شاخیں اور برگ و بار ہیں جن کی بنیاد شیطانی افکار و عقائد پر ہے، شیطان اپنے ان ہی افکار و عقائد کو پھیلانے کے لئے کبھی ہندو ازم کا روپ اختیار کرتا ہے کبھی بدھ ازم کا، کبھی یہودت کا لبادہ اوڑھتا ہے کبھی عیسیٰ یت کا، کہیں سریلیہ داری کے پرده میں گراہی اور ضلالت پھیلاتا ہے، کہیں کیونزم کے پرده میں، کہیں سو شلزم کا پچارک بن کر یہ خدمت سر انجام دیتا ہے، کہیں اسلامی سو شلزم کا مبلغ بن کر، کہیں جمہوریت کا علم بروار

بن کر اور کہیں اسلامی جمیوریت<sup>(۱)</sup> مکا خلوم بن کر، کہیں تصوف<sup>(۲)</sup> کے نام پر اور کہیں تشیع کے نام پر، دراصل یہ سب مکروہ فریب کے وہ جال ہیں جو شیطان نے مخلوق خدا کو صراطِ مستقیم سے گمراہ کرنے کے لئے پھیلارکھے ہیں۔

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے عقیدہ شرک کی مثل ایک ایسے خبیث درخت کے ساتھ دی ہے جس کی جڑیں ہیں نہ جسے احکام حاصل ہے ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

﴿وَمَثَلُ كَلْمَةٍ حَبِيبَةٍ كَشْجَرَةٍ حَبِيبَةٍ نِّيَّةٍ اخْتَسَتْ مِنْ فَوْقِ الْأَرْضِ مَا لَهَا مِنْ قُوَّارٍ﴾<sup>(۳)</sup>  
(۲۶:۱۴)

ترجمہ: ”کلمہ خبیثہ“ (شرک) کی مثل ایک ایسے بذات درخت کی سی ہے جو زمین کی بالائی سطح سے ہی اکھاڑ پھینکنا جاتا ہے اور اس کے لئے کوئی احکام نہیں ہے۔ (سورہ ابراہیم آیت ۲۶)

ذکورہ آیت کریمہ سے درج ذیل تین باتیں واضح ہوتی ہیں:

(الف) چونکہ کائنات کی کوئی چیز عقیدہ شرک کی تائید نہیں کرتی اس لئے اس شجرہ خبیثہ کی کہیں بھی جڑیں نہیں بنتے پاٹیں اور نہ ہی اسے کہیں نشوونما کے لئے سازگار ماحول میر آتا ہے۔

(ب) اگر کبھی طاغوتی قوتیں کی سرپستی میں یہ درخت اگ بھی آئے تو اس کی جڑیں زمین کی صرف بالائی سطح تک ہی رہتی ہیں جسے شجرہ طبیبہ کا معمولی ساجھونا بھی اسلامی کے ساتھ تنخ دین سے اکھاڑ پھینکتا ہے اس لئے اسے کہیں قرار اور احکام نصیب نہیں ہو پاتا۔

(ج) شرک چونکہ خود ایک خبیث اور بذات درخت کی باند ہے لہذا اس کے برگ و بار اور پھل پھول بھی اسی طرح خبیث اور بذات ہیں جو ہر آن معاشرے میں اپنا زہر اور بدبو پھیلاتے رہتے ہیں۔

ذکورہ بلا نکات کے پیش نظریہ سمجھنا کچھ مشکل نہیں کہ دنیا میں شر اور فساد فی الارض کی تمام مختلف صورتیں مثلاً قتل و غارت گری، خورزینی، دہشت گردی، نسل کشی، تفاخر، لوث، کھسٹ، حق تلفی،

۱۔ اگر ایک کافرانہ نظام، سو شلزم کے ساتھ اسلام کا لفظ لگانے سے وہ نظام کفری رہتا ہے تو پھر ایک دوسرے کافرانہ نظام، جمیوریت کے ساتھ اسلامی کا لفظ لگانے سے وہ کیسے مشرف بہ اسلام ہو جائے گا یہ لفظ تماری تاقص عقل سے بالاتر ہے تمارے نزدیک اسلامی جمیوریت کے غیر اسلامی ہونے کے دلائل صد قیمہ وہی ہیں جو اسلامی سو شلزم کے غیر اسلامی ہونے کے ہیں کل کلام اگر کوئی شاطر اسلامی سریا یا داری یا اسلامی یہودیت یا اسلامی یہودیت یا غیرہ کا لفظ ابجاد کر دا لے تو کیا اسے بھی قبول کر لیا جائے گا آخر اسلامی تاریخ میں پہلے سے استعمال کی ہمیں کتاب و سنت نے ثابت شدہ اصطلاحات نظام خلافت یا نظام شورائیت، سے پلوچی کرنے کی وجہ کیا ہے؟ کیا ہمارے مسلم دانشور اور مغلیرین اس کلکت پر مجیدگی سے غور کرنا پسند فرمائیں گے؟ ۲۔ تصوف کے بارے میں مفصل نوٹ آئندہ صفحات میں ملاحظہ فرمائیں۔

دھوکہ وہی، ظلم و ستم، معاشی استھان، بد امنی وغیرہ سب کا بنیادی سبب یہی شجوہ خیشہ یعنی عقیدہ شرک ہے۔

اگر ایک نظر وطن عزیز پر ڈالی جائے تو ہمیں یہ کہنے میں کوئی تاہل نہیں کہ ہمارے سیاسی نہ ہی، اخلاقی، معاشرتی، سرکاری اور غیر سرکاری تمام معاملات میں بکاڑی اصل وجہ یہی شجوہ خیشہ، عقیدہ شرک ہے اس لئے ہمارے نزویک ملک کے اندر اس وقت تک کہ کوئی بھی اصلاحی یا انقلابی جدوجہد بار آور نہیں ہو سکتی جب تک عوام الناس کی اکثریت کے شرکیہ عقائد کی اصلاح نہ ہو جائے۔

کسی مرض کا علاج کرنے سے قبل چونکہ اس کے اسباب و عمل کا کھون لگانا بہت ضروری ہے تکہ اصلاح احوال کے لئے صحیح سمت کا ٹھیک ٹھیک تعین کیا جاسکے، لہذا ہم نے آئندہ صفحات (ضیسر) میں اپنی ناقص رائے کے مطابق ان اہم اسباب و عوامل کا تذکرہ بھی کر دیا ہے جو ہمارے معاشرے میں عقیدہ شرک کے پھیلاؤ کا باعث بن رہے ہیں۔

### islami انقلاب اور عقیدہ توحید :

انقلاب کا لفظ اپنے اندر زبردست جاذبیت اور رکھش رکھتا ہے یہی وجہ ہے کہ دنیا میں جمل کہیں اسلامی انقلاب کا نام روکتا ہے اسلام کے شیدائیوں کی بے تدب نظریں فوراً اس طرف اٹھ جاتی ہیں۔ آج کل وطن عزیز پاکستان میں اسلامی انقلاب، "محمدی" انقلاب، "نظم مصطفیٰ" فناز شریعت اور نظام خلافت جیسے دعووں اور نعروں کے ساتھ مختلف افکار و عقائد رکھنے والی بے شمار جماعتیں، فرقے اور گروہ کام کر رہے ہیں لہذا انکلب و سنت کی روشنی میں یہ دیکھنا از بس ضروری ہے کہ اسلامی انقلاب ہے کیا اور اس کی ترجیحات کیا ہیں؟

رسول اکرم ﷺ اپنی بعثت سبارک کے بعد تیرہ سال تک مکہ مکہم میں مقیم رہے اس سارے عرصہ میں آپ کی تمام تر دعوت صرف ایک ہی کلمہ پر مشتمل تھی فَوَنِوا لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ فَلْيَحْمِلُوا ترجمہ "لوگو لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کو کامیاب ہو جاؤ گے اس کے علاوہ نہ تو نماز روزے کے مسائل تھے نہ زکۃ اور حج کے احکام نہ تھی دیگر معاملات زندگی کی تفصیلات نازل ہوئی تھیں بس یہی ایک عقیدہ توحید کی دعوت تھی جسے آپ گھر گھر گلی اور محلے محلے پہنچا رہے تھے۔ ایک روز رسول اکرم ﷺ میں (بیت اللہ شریف کا وہ حصہ جس پر چھٹ رہے تھے عقبہ بن لبی میعیط نے آکر آپ ﷺ کی گردن میں کپڑا ڈال لیا اور نہایت سختی کے ساتھ گلا گھوشا شروع کیا حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ دوڑے آئے اور عقبہ کو دھکاوے کر ہٹالیا اور فرمایا اتقتلون رَجَلًا أَن يَقُولَ رَبِّيَ اللَّهُ تَرجمہ "کیا تم لوگ محمد ﷺ کو اس لئے قتل کرنا چاہتے ہو کہ وہ کہتے ہیں میرا رب اللہ ہے" حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے

الفاظ سے یہ بات بالکل واضح ہے کہ آپ ﷺ کی دعوت کے نتیجے میں پیدا ہونے والے تسلوم کا اصل سب عقیدۃ توحیدیٰ تھا۔

ایک موقع پر قریش مکہ نے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ افہام و تفہیم کی غرض سے یہ پیش کش کی کہ ایک سل ہم آپ کے معبد کی پوجا کر لیا کریں گے ایک سل آپ ہمارے معبدوں کی پوجا کر لیا کریں اس پیش کش کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے پوری سورہ کافرون نازل فرمائی۔

﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ لَا أَغْبَدُ مَا تَعْبُدُونَ وَ لَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَغْبَدُ وَ لَا أَنَا عَابِدُ مَا عَبَدْتُمْ وَ لَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَغْبَدُ لَكُمْ دِينُكُمْ وَ لِي دِينِ ﴾ (۱۰۹: ۱-۶)

ترجمہ: "اے نبی ﷺ کو، اے کافرو! میں ان کی عبادت نہیں کرتا جن کی تم عبادت کرتے ہو اور نہ تم اس کی عبادت کرنے والے ہو جس کی عبادت میں کرتا ہوں اور نہ میں ان کی عبادت کرنے والا ہوں جن کی عبادت تم نے کی ہے، اور نہ تم اس کی عبادت کرنے والے ہو جس کی عبادت میں کرتا ہوں - تمہارے لئے تمہارا دین اور میرے لئے میرا دین۔" (سورہ کافرون آیت ۱۰۹)

کفار کہ کی پیش کش اور اس کا جواب دونوں اس بات کی کھلی دلیل ہیں کہ فرقیں میں کہہ اختلاف صرف عقیدۃ توحید تھا جس پر افہام و تفہیم سے دو نوک انکار کر دیا گیا۔

ایک دوسرے موقع پر قریش مکہ کا ایک وفد جناب ابو طالب کے پاس آیا اور کہا کہ آپ اپنے نتیجے (یعنی حضرت محمد ﷺ) سے کہیں کہ وہ ہمیں ہمارے وین پر چھوڑ دے ہم اس کو اس کے دین پر چھوڑ دیتے ہیں رسول اکرم ﷺ نے یہ بات سن کر ارشاد فرمایا "اگر میں تمہارے سامنے ایک ایسی بات پیش کروں جس کے آپ لوگ قائل ہو جائیں تو عرب کے پادشاہ بن جاؤ اور عجم تمہارے زیر نگران آجائے تو پھر آپ حضرات کی کیا رائے ہو گی؟" ابو جمل نے کہا "اچھا، بتاؤ کیا بات ہے؟" تمہارے بپ کی قسم ایسی ایک بات تو کیا دس ہاتھی بھی کو تو ہم ماننے کے لئے تیار ہیں۔" آپ ﷺ نے فرمایا "آپ لوگ لا إله إلا الله" کہیں اور اللہ تعالیٰ کے سوا جو کچھ پوچھتے ہیں اسے چھوڑ دیں" اس پر مشرکین نے کہا "اے محمد ﷺ تم یہ چاہتے ہو کہ سارے معبدوں کی جگہ بس ایک ہی معبد بناؤ ایں واقعی تمہارا معاملہ بڑا عجیب ہے۔"

غور فرمائیے رسول اکرم ﷺ کی سرداران قریش سے گفتگو میں جو بات باعث نزالع تھی وہ تھی صرف ایک معبد کا اقرار اور ہلقی تمام معبدوں کا انکار۔ اس کے لئے سرداران قریش تیار نہ ہوئے اور باہمی مخاصمت اور تسلوم کا سلسلہ بدستور جاری رہا۔

کئی زندگی میں بلاشبہ نماز، روزہ، حج، زکاة، حلال و حرام، حدود، عالیٰ مسائل اور دیگر احکام نازل

نہیں ہوئے تھے لیکن یہ حقیقت اپنی جگہ مسلم ہے کہ مدنی زندگی میں ان احکامات کے نازل ہونے کے بعد بھی فریقین میں مخالف آرائی کا اصل سب سائل اور احکام نہیں بلکہ عقیدہ توحید ہی تھا۔  
تاریخ اسلام کے اولین خونی معرکہ، غزوہ بدرا، میں جب حماسن کی جگہ ہو رہی تھی تو رسول اکرم ﷺ نے اللہ تعالیٰ کے حضور دستی دعا پھیلا کر جو دعاء مانگی اس کے الفاظ قابل غور ہیں۔ ”اے اللہ! اگر آج یہ گروہ ہلاک ہو گیا تو پھر کبھی تیری عبادت نہ ہوگی“ ان الفاظ کا مفہوم برا واضح ہے کہ قریش مکہ سے مسلمانوں کا یہ مسلح تسلیم صرف اس لئے ہوا تھا کہ عبادت اور بندگی صرف ایک اللہ تعالیٰ کی ہوئی ہاں ہے۔

مشرکین اور مسلمانوں کے درمیان دوسرے بڑے مسلح تسلیم، غزوہ احمد، کے اختتام پر ابوسفیان بجل احمد پر نمودار ہوا اور بلند آواز سے کہا ”کیا تم میں محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہیں؟“ مسلمانوں کی طرف سے کوئی جواب نہ آیا تو پھر پوچھا ”کیا تم میں عمر (صلی اللہ علیہ وسلم) ہیں؟“ رسول اکرم ﷺ نے مصلحت صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو جواب دینے سے منع فرمادیا تھا چنانچہ ابوسفیان نے کہا ”چلو ان تینوں سے نجات ملی“ لورنبو لگایا آغُلْ هَبَلْ لَيْعِنْ (ہمارے معبور) بجل کا نام بلند ہو، نبی اکرم ﷺ کے حکم پر صحابہ کرام نے جواب دیا اَنَّ اللَّهَ أَفْلَى وَ أَجْلَى (یعنی اللہ تعالیٰ ہی بلند اور بزرگ ہے) ابوسفیان نے پھر کہا لَنَا غَرْزٌ وَ لَا غَرْزٌ لَكُمْ (یعنی ہمارے پاس عزی (بت کا نام) ہے اور تمہارے پاس عزی نہیں۔ نبی ﷺ کے حکم پر صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے پھر جواب دیا أَللَّهُ مَوْلَانَا وَ لَا مَوْلَى لَكُمْ (یعنی اللہ تعالیٰ ہمارے سرپرست ہے اور تمہارا کوئی سرپرست نہیں)

معرکہ احمد کے اختتام پر فریقین کے درمیان یہ مکالہ اس بات کی واضح شہادت ہے کہ دعوت اسلامی کے آغاز میں تخریج اور تکذیب کے ذریعہ مخالفت کا اصل سبب بھی عقیدہ توحید تھا اس مخالفت نے آگے چل کر ظلم و ستم کے ہمہ گیر طوفان کی شکل اختیار کی تب بھی اس کا سبب عقیدہ توحید تھا اور اگر فریقین کے درمیان خونیں معرکوں کا میدان گرم ہوا تو اس کا اصل سبب بھی عقیدہ توحید ہی تھا۔

مخالفت، مخالف آرائی اور خونیں معرکوں کا طویل سفر طے کرنے کے بعد تاریخ نے ایک نیا موڑ ملا، رمضان سے ۸ھ میں رسول اکرم ﷺ فاتح کی جیتیت سے کہ مظہر میں داخل ہوئے گویا اکیس سل کی مسلسل کلکش اور جدوجہد کے بعد آپ ﷺ کو اس انتخاب کا سنسک بنا دار رکھنے کا موقع میر آگیا جس کے لئے آپ ﷺ مبouth کئے گئے تھے۔ غور طلب بتا یہ ہے کہ حکومت اور اقتدار ملنے کے بعد وہ کون سے اقدام تھے جن پر آپ ﷺ نے کسی بھی مصلحت اور حکمت کی پرواہ کئے بغیر بلا تأخیر عمل فرمایا؟ وہ اقوال مکتوب درج ذیل تھے۔

اولاً: مسجد الحرام میں داخل ہوتے ہی بیت اللہ شریف کے ارد گرو اور چھوٹوں پر موجود تین سو سائھہ بتوں کو اپنے دست مبارک سے گرایا۔

ثانیاً: بیت اللہ شریف کے اندر حضرت ابراہیم علیہ السلام اور حضرت اسماعیل علیہ السلام کی تصویری بنی ہوئی تھیں انہیں مثانے کا حکم دیا ایک لکڑی کی کبوتری اندر رکھی تھی اسے خود اپنے دست مبارک سے نکلے نکلوے کیا۔

ثالثاً: حضرت بلال رض کو حکم دیا کہ بیت اللہ شریف کی چھت پر چڑھ کر اللہ تعالیٰ کی محیبر اور توحید کی دعوت (اذان) بلند کرو۔ یاد رہے کہ بیت اللہ شریف کا چھت کے بغیر والا حصہ، حطم، کی دیوار ایک میز سے زیادہ بلند ہے مسجد الحرام کے اندر موجود مجمع عام کو سوانی کے لئے حطم کی دیوار پر کھڑے ہو کر اذان دینا بھی کافی تھا لیکن بیت اللہ شریف کی قربیا سولہ میز بلند و بالا پر ٹکوہ عمارت، (حس پر چھمنے کے لئے خصوصی انتظام کیا گیا ہو گا) کی چھت سے صدائے توحید بلند کرنے کا حکم وراصل واضح اور دو ٹوک فیصلہ تھا اس مقدے کا جو فریقین کے درمیان گزشتہ میں اکیس سال سے باعث نزاع چلا آ رہا تھا اور اب یہ بات طے کر دی گئی تھی کہ کائنات پر حاکیت اور فرمانروائی کا حق صرف اللہ تعالیٰ ہی کی ہے کبیریائی اور عظمت صرف اسی کے لئے ہے الاطاعت اور بندگی صرف اسی کی ہو گی پوجا اور پرستش کے لا ائق صرف اسی کی ذات ہے، کارساز اور مشکل کشا صرف وہی ہے، کوئی دیوی دیویتا، فرشتہ یا جن، نبی یا دلی، اس کی صفات اختیارات اور حقوق میں ذرہ بر ایر شرکت نہیں رکھتا۔

رابعاً: قیام کمک کے دوران میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ اعلان کرویا جو شخص اللہ تعالیٰ اور آخرت پر ایمان رکھتا ہو وہ اپنے گھر میں کوئی بت نہ رکھے بلکہ اسے توڑا لے۔

خامساً: فتح مکہ کے بعد پیشتر عرب قبائل سپر ڈال چکے تھے جزیرہ العرب کی قیادت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ میں آچکی تھی چنانچہ جمل آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھیتیت بربرہ ممکن عبادات، نکاح و طلاق، حلال و حرام، قصاص اور حدود وغیرہ کے قوانین نافذ فرمائے وہاں پورے جزیرہ العرب میں جمل کمیں مرکز شرک قائم تھے انہیں مسما کرنے کے لئے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کی جماعتیں روانہ فرمائیں مثلاً:

۱۔ قریش مکہ اور بنو کنانہ کے بت عزیزی کے بختدہ کو مسما کرنے کے لئے حضرت خالد بن ولید رض کو تیس افراد کے ساتھ نخلہ (جگہ کا نام) کی طرف روانہ فرمایا۔

۲۔ قبیلہ بنو ہمدیل کے بت سواع کا معبد مسما کرنے کے لئے حضرت عمرو بن عاص رض کو روانہ فرمایا۔

۳۔ قبیلہ اوس، خزرج اور غسان کے بت منات کا بختدہ مندم کرنے کے لئے حضرت سعد بن زید آہلی رض کو بیس افراد کے ساتھ قدید (جگہ کا نام) کی طرف روانہ فرمایا۔

۴۔ قیلہ طے کے بات تلس کا بتکہ منہدم کرنے کے لئے حضرت علی ہبھو کو ڈیڑھ سو سواروں کا دست دے کر یمن روانہ فرمایا۔

۵۔ طائف سے بنو شقیف قبول اسلام کے لئے حاضر ہوئے تو ان کا بات لات مسما کرنے کے لئے وفد کے ساتھ ہی حضرت خلد بن ولید ہبھو کی سرکردگی میں ایک دست روانہ فرمایا۔

۶۔ حضرت علی ہبھو کو پورے جزیرہ العرب میں یہ مشن دے کر بھیجا کہ جہاں کہیں کوئی تصویر نظر آئے اسے مٹا دو اور جہاں کہیں اونچی قبر نظر آئے اسے برابر کر دو۔

مذکورہ بالا اقدامات اس بات کی واضح نشاندہی کرتے ہیں کہ کمی دور ہو یا مدنی آپ ﷺ کی تمام تر جدوجہد کا مرکز اور محور عقیدۃ توحید کی تفہیم اور شرک کا استیصال تھا۔

ایک نظر اسلامی عبادات پر ڈالی جائے تو پتہ یہ چلتا ہے کہ تمام عبادات کی روح دراصل عقیدہ توحید ہی ہے روزانہ پانچ مرتبہ ہر نماز سے قبل ازاں بلند کرنے کا حکم ہے جو بکیر اور توحید کی تحرار کے خوبصورت کلمات کا انتہائی پر اثر مجموع ہے۔ وضو کے بعد کلمہ توحید پڑھنے پر جنت کی بشارت دی گئی ہے۔ ابتدائے نماز اور دوران نماز میں بار بار کلمہ بکیر پکارا جاتا ہے۔ سورہ فاتحہ کو ہر رکعت کے لئے لازم ہے۔ قرار دیا گیا ہے جو کہ توحید کی تکملہ دعوت پر مشتمل سورۃ ہے۔ رکوع و جود میں اللہ تعالیٰ کی عظمت اور بلندی کلپا باراعادہ اور اقرار کیا جاتا ہے اور عقیدۃ توحید کی گواہی دی جاتی ہے گویا شروع سے لے کر آخر تک ساری نماز عقیدۃ توحید کی تعلیم اور تذکرہ پر مشتمل ہے۔

مرکز توحید "بیت اللہ شریف" کے ساتھ مخصوص عبادات حج یا عمرہ پر ایک نظر ڈالیے، احرام یا بلند ہنے کے ساتھ ہی عقیدہ توحید کے اتزار اور شرک کی نفی مشتمل تلبیہ لَتَبَّعَكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَتَبَّعَكَ إِنَّ الْحَمْدَ وَ النُّعْمَةُ لَكَ وَالْمُلْكُ لَا شَرِيكَ لَكَ (ترجمہ، میں حاضر ہوں اے اللہ میں حاضر ہوں تیرا کوئی شرک نہیں میں تیری بارگاہ میں حاضر ہوں بیٹک تعریف تیرے ہی لائق ہے ساری نعمتیں تیری ہی دی ہوئی ہیں اور ملک تیرا ہی ہے تیرا کوئی شرک نہیں) پکارنے کا حکم ہے۔ مقنی، مزدلفہ اور عرفات ہر جگہ اللہ تعالیٰ کی توحید، بکیر، حلیل، قدیس اور تحمید پر مشتمل کلمات مسلسل پڑھتے رہنے کو ہی حج مبرور کہا گیا ہے گویا یہ ساری کی ساری عبادات مسلمانوں کو عقیدۃ توحید میں پختہ ترکنے کی زبردست تربیت ہے۔

رسول اکرم ﷺ نے اپنے اسوہ حسنے کے ذریعہ امت کو قدم قدم پر جس طرح عقیدۃ توحید کے تحفظ کی تعلیم دی اسے بھی پیش نظر رکھنا بہت ضروری ہے، چند مثالیں ملاحظہ ہوں۔

ایک آدمی نے دوران گفتگو عرض کیا "جو اللہ تعالیٰ چاہے اور جو آپ چاہیں" رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "کیا تو نے مجھے اللہ تعالیٰ کا شریک بنایا ہے۔" (مسند احمد) ایک آدمی نے آپ سے بارش کی دعا

کوئی چاہی اور ساتھ عرض کیا "ہم اللہ تعالیٰ کو آپ کے ہیں اور آپ کو اللہ تعالیٰ کے ہیں سفارشی بناتے ہیں۔" آپ ﷺ کے چرے کارنگ بدلنے لگا اور فرمایا "افسوس تجھے معلوم نہیں اللہ تعالیٰ کی شان کتنی بلند ہے اسے کسی کے حضور سفارشی نہیں بنتایا جا سکتا۔" (ابوداؤد) بعض صحابہ کی منافق کے شر سے بچنے کے لئے رسول اللہ ﷺ سے استغاثہ کرنے حاضر ہوئے آپ نے ارشاد فرمایا "دیکھو مجھ سے استغاثہ (فریاد) نہیں کیا جا سکتا بلکہ صرف اللہ تعالیٰ کی ذات سے ہی استغاثہ کیا جا سکتا ہے۔" (طبرانی) ۱۰۴ میں رسول اکرم ﷺ کے صاحبزادے حضرت ابراہیم رضی اللہ عنہ کا انتقال ہوا تو اسی روز سورج گرہن لگ کیا بعض لوگوں نے اسے حضرت ابراہیم کی وفات کی طرف منسوب کیا آپ کو معلوم ہوا تو ارشاد فرمایا "لوگو! سورج اور چاند اللہ تعالیٰ کی شناختیوں میں سے دو شناختیں ہیں انہیں کسی کی موت اور زندگی کی وجہ سے گرہن نہیں لگتا لہذا جب گرہن لگے تو اللہ تعالیٰ سے دعا کرو اور نماز پڑھو یہاں تک کہ گرہن ختم ہو جائے۔ (صحیح مسلم) یہ بات ارشد فرمایا کہ آپ ﷺ نے اس مشرکانہ عقیدے کی جزو کاٹ دی کہ لفم کائنات پر کوئی نبی، ولی یا بزرگ اثر انداز ہو سکتا ہے یا امور کائنات چلانے میں اللہ تعالیٰ کے سوا کسی دوسرے کا بھی عمل دخل ہو سکتا ہے۔

ایک موقعہ پر رسول اکرم ﷺ نے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم السلام ہمیں کویہ نصیحت فرمائی "میری تعریف میں اس طرح مبالغہ نہ کرو جس طرح ہمیں سائیوں نے حضرت مسیحی کے بارے میں کیا بے شک میں ایک بندہ ہوں لہذا مجھے اللہ تعالیٰ کا بندہ اور اس کا رسول ہی کو۔" (خواری و مسلم) ایک حدیث میں ارشد مبارک ہے "فضل ترین ذکر لا إله إلا الله ہے (تفہی) افضل ترین ذکر میں محمد رسول اللہ کے الفاظ شامل نہ کر کے آپ نے گویا امت کو یہ تعلیم دی کہ اللہ تعالیٰ کی وحدانیت، کبریائی اور عظمت میں کوئی دوسرا تو کیا نبی بھی شرک نہیں ہو سکتا۔

آخر میں ایک نظر رسول اکرم ﷺ کی حیات طبیت کے ایام مرض الموت پر بھی ڈال بیٹھے، ایام علات میں آپ ﷺ نے مسلمانوں کو جو پند و نصلح فرمائے ان کی اہمیت محتاج وضاحت نہیں وفاتِ القدس سے پانچ دن قبل بخار سے کچھ افاقت محسوس ہوا تو مسجد تشریف لائے سر مبارک پر پیٹ بندھی ہوئی تھی منبر پر جلوہ افروز ہو کر خطبہ ارشاد فرمایا اللہ تعالیٰ کی حمد و شکر کے بعد فرمایا "یہود و نصاری پر اللہ تعالیٰ کی لعنت ہو کہ انہوں نے اپنے انبیاء کی قبور کو مساجد بنالیا۔" (صحیح بخاری) ایام علات میں ہی اپنی امت کو جو دوسری وصیت ارشد فرمائی وہ یہ تھی کہ "تم لوگ میری قبر کو بت نہ بنا کہ اس کی پوجا کی جائے۔" (موطا امام مالک) — وفاتِ القدس کے آخری روز عالم نزع میں آپ ﷺ کے سامنے پیالے میں پانی رکھا تھا آپ ﷺ دونوں ہاتھ پانی میں ڈال کر چرو پر ملتے اور فرماتے لا إله إلا الله إنَّ الْمُؤْمِنُونَ سکر کرات ترجسہ: اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی اللہ نہیں اور موت کے لئے سختیاں ہیں (صحیح بخاری) یہ الفاظ

وہ راتے دہراتے حیات طیبہ کے آخری کلمات اللہم اغفرلئی وارحمنی والحقنی بالرُّفیق ترجمہ: اے اللہ مجھے بخش دے مجھ پر رحم فرم اور مجھے رفق اعلیٰ کے ساتھ ملا دے) تین مرتبہ ادا فرمائے اور رفق اعلیٰ کے حضور پنج گے (۱) کیا آپ کی زندگی کے آخری الفاظ بھی کلمہ توحید پر مشتمل تھے۔

سیرت طیبہ کے یہ تمام سلسہ وار اہم واقعات اسلامی انقلاب کی غرض و غایبت کا ٹھیک ٹھیک تین کردیتے ہیں اور وہ یہ کہ آپ ﷺ کا برا کیا ہوا انقلاب بنیادی طور پر عقیدے کا انقلاب تھا جس کے نتیجے میں انسانی زندگی کے باقی تمام گوشوں میثافت، معاشرت، مذہب، سیاست، اخلاق و کردار میں از خود انقلاب آتا چلا گیا۔ پس صحیح اسلامی انقلاب صرف وہی ہو گا جس کی بنیاد خالص عقیدہ توحید پر ہو گی جس انقلاب کی بنیاد عقیدہ توحید پر نہیں ہو گی وہ اصلاحی، معاشری، صنعتی، جسوری یا سیاسی ہر طرح کا انقلاب ہو سکتا ہے اسلامی انقلاب ہرگز نہیں ہو سکتا۔



قارئین کرام! شرک سے متعلق بعض دیگر اہم مضمین بھی دیباچے میں شامل تھے لیکن طوالت کی وجہ سے الگ ضمیر کی ٹکل میں شامل اشاعت کئے جا رہے ہیں، ان مضمین کے موضوعات درج ذیل ہیں۔

- ۱۔ شرک کے بارے میں بعض اہم مباحث۔
- ۲۔ شرکیں کے دلائل اور ان کا تجزیہ۔
- ۳۔ اسباب شرک۔

ضمیر میں بعض مقالات پر اولیاء کرام سے منسوب بعض کلامات تحریر کی گئی ہیں ان کے بارے میں ہم یہ وضاحت کرنا ضروری سمجھتے ہیں کہ مذکورہ کلامات چونکہ اولیاء کرام کی سیرت پر لکھی گئی کتب میں موجود ہیں لذا ہم نے ان کا حسب موقع حوالہ دے دیا ہے تاہم ان کی صحت یا عدم صحت کی تمام تر خود داری ان کتب کے مصنفین پر ہے جنہوں نے یہ کلامات اپنی کتب میں لکھیں ہیں۔ مذکورہ کلامات چونکہ خلاف سنت ہیں اس لئے ہمارا حسن ظن یہی ہے کہ یہ کلامات اولیاء کرام سے غلط طور پر منسوب کی گئی ہیں۔ واللہ اعلم باصواب

موضوع کی اہمیت کے پیش نظر کتاب میں توحید سے متعلق تین ابواب (توحید ذات، توحید عبادت اور توحید صفات) میں اس بات کا اہتمام کیا گیا ہے کہ ہر مسئلہ کے تحت حدیث سے قبل قرآن مجید کی سیرت نبوی ﷺ کے مذکورہ ہلا تمام واقعات کی تفصیل اور حوالہ جات کے لئے ملاحظہ ہو الریت الحنف از موادنا منی ارار گئی مبارکبودی

آئیت دے دی گئی ہے۔ امید ہے ان شاء اللہ اس طرح مسائل کو سمجھنے اور ذہن نشین کرنے میں قارئین کرام زیادہ سولت محسوس کریں گے۔

اس پار ہم نے یہ اہتمام بھی کیا ہے کہ صحیحین (بخاری شریف اور مسلم شریف) کی احادیث کے علاوہ باقی احادیث کے درجہ (صحیح یا حسن) کا ذکر بھی کیا جائے امید ہے کہ اس سے کتاب کی افادت میں مزید اضافہ ہو گا ان شاء اللہ بعض احادیث کے آگے صحیح یا حسن کا درجہ نہیں لکھا گیا، یہ وہ احادیث ہیں جو صحت کے اعتبار سے قاتل قول ہیں لیکن حسن کے درجہ کو نہیں پختہیں۔

صحت حدیث کے معالمہ میں شیخ محمد ناصر الدین البعلبی حفظہ اللہ کی تحقیق سے استفادہ کیا گیا ہے تاہم اگر کہیں کوتاهی ہو گئی ہو تو اس کی تفاصیل پر ہم منون احسان ہوں گے۔

کتاب کی نظر ہانی محترم والد حافظ محمد اور لیں کیلانی رحمہ اللہ اور محترم حافظ صلاح الدین یوسف صاحب نے فرمائی۔ اللہ تعالیٰ دونوں حضرات کی سعی جیلہ کو شرف قبولیت عطا فرمکر دینا اور آخرت میں اجر عظیم سے نوازے۔ آئین!

کتاب التوحید کی تحریک پر ہم اپنے رب کے حضور مجده شکر بجالاتے ہیں کہ اس کے فضل و کرم کے بغیر کوئی نیک کام سرانجام نہیں پاتا، اس کی توفیق اور عنایت کے بغیر کوئی نیک خواہش پوری نہیں ہوتی، اس کے سارے اور مد کے بغیر کوئی نیک ارادہ پایہ تکمیل تک نہیں پہنچتا، پس اے نیک ارادوں اور خواہشوں کو پورا کرنے والے، اپنے رخ اور کے جلال و جمال کے واسطے سے، اپنی عظمت و کبریائی کے صدقے سے، اور اپنی لامحدود صفات کے دلیلے سے ہماری یہ حقیر جد و جمد اپنی بارگاہ صدی میں قبول فرماتا۔

اے اللہ العالمین! ہم تیرے نہایت عاجز حقیر گنگہار اور یہ کار بندے ہیں تیرا دامن خنود کرم نہیں و آسمان کی وسعتوں سے بھی وسیع تر ہے، تو اس کتاب کو شرف قبولیت عطا فرموا اور اسے ہمارے والدین للہ و عیال اور خود ہمارے لئے رہتی دنیا تک بہترن صدقہ جاریہ بنا، ہمارے گناہوں کی مغفرت اور بخشش کا ذریعہ بنا، ہمیں زندگی اور موت کے فتنوں سے بچا، اپنے غصب اور غصہ سے پناہ دے، بُری تقدیر اور بُری موت سے محفوظ رکھ، دَائِمِیں بَائِمِیں اور آگے پیچے سے ہماری حفاظت فرم، دنیا و آخرت میں ذلت اور رُسوائی سے پناہ دے، مرتبے وقت کلہ توحید نصیب فرم، تبریں مکفر نکیر کے سوال و جواب میں ثابت قدم رکھ، عذاب قبر سے بچا، حشر و نشر کی ہولناکیوں سے پناہ دے، رسول رحمت ملہیل کی شفاقت کبری نصیب فرم، جنم کی آگ سے محفوظ رکھ، اور جنت میں رسول اکرم ملہیل کی رفاقت عطا فرم۔ آئین۔

﴿وَأَخِرَّ دُغْوَانًا أَنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ رَبِّ الْفَالَّمِينَ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى خَيْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٍ وَعَلَى الْهُدَى وَصَاحِبِهِ أَجْمَعِينَ﴾

## شرک کے بارے میں چند اہم مباحث

عقیدہ توحید کی وضاحت کرتے ہوئے ہم یہ لکھ آئے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی ذات کے ساتھ کسی کو شریک کرنا شرک فی الذات، اللہ تعالیٰ کی عبادت میں کسی کو شریک کرنا شرک فی العبادت، اور اللہ تعالیٰ کی نعمات میں کسی کو شریک کرنا، شرک فی الصفات کہلاتا ہے۔ شرک کے موضوع پر مزید گفتگو کرنے سے بال درج ذیل مباحث کو پیش نظر رکھنا بہت ضروری ہے۔

۔ شرکیں اللہ تعالیٰ کو جانتے اور مانتے تھے

ہر زمانے کے شرک اللہ تعالیٰ کو جانتے اور مانتے ہیں حتیٰ کہ اسی کو معبدوں اعلیٰ اور ربِ اکبر (GREAT GOD) تسلیم کرتے ہیں اور جو کچھ اس کائنات میں ہے ان سب کا خالق، مالک اور رازق اسے سمجھتے ہیں کائنات کا مددگار اور منتظم بھی اسی کو مانتے ہیں جیسا کہ سورہ یونس کی درج ذیل آیت سے معلوم ہوتا ہے۔

﴿فَلَنْ مَنْ يُرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَمْنَ يُمْلِكُ السَّمَاءَ وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدْبِرُ الْأَمْرَ فَسِيقُولُونَ اللَّهُ﴾

(۳۱:۱۰)

ترجمہ: "ان سے پوچھو کون تم کو آسمان اور زمین سے رزق دیتا ہے یہ سماعت اور بینائی کی قوتوں کے اتفاقیار میں ہیں؟ کون بے جان میں سے جاندار کو اور جاندار میں سے بے جان کو نکالتا ہے کون اس نظام عالم کی تدبیر کر رہا ہے؟ وہ ضرور کہیں گے۔ "اللہ" (سورہ یونس آیت ۳۰) اور سورہ عنكبوت کی آیت میں ارشلوباری تعالیٰ ہے۔

﴿فَإِذَا رَأَيُوا فِي الْفَلَكِ دَعْوَةً لِلَّهِ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُنْشَرُونَ ۝﴾ (۶۵:۲۹)

ترجمہ: "جب یہ لوگ کشتی پر سوار ہوتے ہیں تو اپنے دین کو اللہ تعالیٰ کے لئے خالص کر کے اس سے دعا مانگتے ہیں پھر جب وہ انہیں بچا کر خلکی پر لے آتا ہے تو یکیک شرک کرنے لگتے ہیں (سورہ

عکبوت آیت (۶۵) (۱) اس آیت سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ مشرک نہ صرف اللہ تعالیٰ کو کائنات کی مالک اور مددگار تسلیم کرتے تھے بلکہ مشکل کشائی اور حاجت روائی کے لئے اسی کو بارگاہ کو آخری اور بڑی بارگاہ سمجھتے تھے۔

۲۔ مشرکین اپنے معبودوں کے اختیارات عطا کر سمجھتے تھے  
مشرک جنہیں اپنا مشکل کشا اور حاجت روایت کرتے تھے، ان کے اختیارات کو ذاتی نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا کردہ سمجھتے تھے دو رانج مشرکین جو تلبیہ پڑھتے تھے اس سے مشرکین کے اس عقیدہ پر روشنی پڑتی ہے جس کے الفاظ یہ تھے۔

﴿لَيْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَيْكَ إِلَّا شَرِيكًا هُوَ لَكَ تَمَلِكُهُ وَمَا مَلَكَ﴾

ترجمہ: "اے اللہ میں حاضر ہوں تیرا کوئی شریک نہیں مگر ایک تیرا شریک ہے جس کا تو ہی مالک ہے اور وہ کسی چیز کا مالک نہیں۔" تلبیہ کے ان الفاظ سے درج ذیل تمدن باشنا بالکل واضح ہے۔

اول۔ مشرک اللہ تعالیٰ کو ربِ اکبر یا خداۓ خداوند (GREAT GOD) مانتے تھے۔  
ہانیا۔ مشرک اپنے ٹھہرائے ہوئے شرکاء (خداوں اور معبودوں) کا مالک اور خالق بھی ربِ اکبر کو ہی سمجھتے تھے۔

ثانیا۔ مشرک یہ عقیدہ رکھتے تھے کہ ان کے ٹھہرائے ہوئے شرکاء ذاتی حیثیت میں کسی چیز کے مالک و خفار نہیں بلکہ ان کے اختیارات اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا کردہ ہیں جن سے وہ اپنے جیروکاروں کی مشکل کشائی اور حاجت روائی کرتے ہیں۔

یاد رہے مشرکین کے تلبیہ سے ظاہر ہونے والے اس عقیدہ کو رسول اکرم ﷺ نے شرک قرار دیا ہے۔

۳۔ قرآن مجید کی اصطلاح مِنْ دُونَ اللَّهِ (۲) سے کیا مراد ہے؟

مشرکین میں پائے جانے والے مختلف عقائد میں سے ایک عقیدہ یہ بھی ہے کہ کائنات کی ہر چیز میں خدا موجود ہے یا کائنات کی مختلف اشیاء دراصل خدا کی قوت اور طاقت کے مختلف روپ اور مظاہر ہیں اس عقیدہ کو سب سے زیادہ پذیرائی مشرکین کے قدیم ترین مذهب "ہندو مت" میں حاصل ہوئی جن

۱۔ اس مضمون کی چند دوسری آیات یہ ہیں۔ (۲۳:۶۱؛ ۲۹:۲۹)، (۲۵:۳۱)، (۳۸:۲۹)، (۸۷:۲۲)

۲۔ من دون اللہ کا مطلب ہے اللہ تعالیٰ کے سوا دوسرے جن کی پوجا اور پرستش کی جاتی ہے وہ "دوسرے" کون کون ہیں؟ ان سطور میں اس کی وضاحت کی گئی ہے۔

کے ہل سورج، چاند، ستارے، آگ، پانی، ہوا، سانپ، ہاتھی، گائے، بندر، ایش، پھر، پوئے اور درخت گویا ہر چیز خدا ہی کا روپ ہے جو پوچا اور پرستش کے قابل ہے اس عقیدہ کے تحت مشرکین اپنے ہاتھوں سے پھر ہوں کے خیالی خوبصورت مجسمے اور بت تراشتے ہیں پھر ان کی پوچا اور پرستش کرتے ہیں اور انہیں کو اپنا مشکل کشا اور حاجت روا مانتے ہیں بعض شرک پھر ہوں کو تراشتے اور کوئی مشکل دیے بغیر قادر تی مشکل میں اسے نہلا دھلا کر پھول وغیرہ پسنا کر اس کے آگے جدہ ریز ہو جاتے ہیں اور اس سے دعائیں فرمادیں کرنے لگتے ہیں۔ اس قسم کے تمام تراشیدہ یا غیر تراشیدہ بت، مجسمے، مورتیاں اور پھر وغیرہ قرآن مجید کی اصطلاح میں ”مسنون دوں اللہ“ کہلاتے ہیں۔

شرکیین میں بت پرستی کی وجہ ایک دوسرا عقیدہ بھی تھا جس کا تذکرہ امام ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ نے سورہ نوح کی آیت نمبر ۲۳ کی تفسیر میں کیا ہے<sup>(۱)</sup> اور وہ یہ کہ حضرت آدم علیہ السلام کی اولاد میں سے ایک صلح اور ولی اللہ مسلمان فوت ہوا تو اس کے عقیدت مندرجہ ہے اور پیشے گئے صد مسے نڈھال اس کی قبر پر آکر بیٹھ گئے ابھیں ان کے پاس انسانی مشکل میں آیا اور کہا کہ اس بزرگ کے نام کی یادگار کیوں قائم نہیں کر لیتے تاکہ ہر وقت تمہارے سامنے رہے اور تم اسے بھولنے نہ پاؤ اس نیک اور صلح بندے کے عقیدتمندوں نے یہ تجویز پسند کی تو ابھی اس بزرگ کی تصویر بنا کر انہیں میا کر دی، جسے دیکھ کر وہ لوگ اپنے بزرگ کی یاد تازہ کرتے اور اس کی عبادت اور زہد کے قصہ آبھیں میں بیان کرتے رہتے۔ اس کے بعد دوبارہ ابھیں ان کے پاس آیا اور کہا کہ آپ سب حضرات کو تکلیف کر کے یہاں آتا پڑتا ہے، کیا میں تم سب کو الگ الگ تصویریں نہ بنا دوں تاکہ تم لوگ اپنے گھروں میں انہیں رکھ لو؟ عقیدتمندوں نے اس تجویز کو بھی پسند کیا اور ابھیں نے انہیں اس بزرگ کی تصویریں بنا بت الگ الگ میا کر دیئے جو انہوں نے اپنے گھروں میں رکھ لیے۔ ان عقیدتمندوں نے یہ تصویریں اور بت الگ میا کر دیئے جو انہوں نے اپنے گھروں میں رکھ لیے۔

اس عقیدتمندوں نے اپنے اپنے گھروں میں رکھ لئے تھے لیکن ان کی دوسری نسل نے آہست آہست ان تصویریوں اور یادگار کے طور پر اپنے پاس حفظ رکھ لئے تھے اور بھروسہ تھا اور یہی پہلا بات تھا جس کی دنیا میں اللہ ہتوں کی پوچا اور پرستش شروع کر دی۔ اس بزرگ کا نام ”ود“ تھا اور یہی پہلا بات تھا جس کی دنیا میں اللہ تعالیٰ کے سوا پوچا اور پرستش کی گئی ”ود“ کے علاوہ قوم نوح دیگر جن جتوں کی پوچا کرتی تھی ان کے نام سواع، یعقوث، یوق اور نرس تھے یہ سب کے سب اپنی قوم کے صلح اور نیک لوگ تھے (بخاری)

اس واقعہ سے یہ معلوم ہوا کہ جمیں بعض شرک پھر ہوں کے خیالی بت اور مجسمے بنا کر انہیں اپنا معبد بنایتے تھے وہاں بعض شرک اپنی قوم کے بزرگوں اور ولیوں کے مجسمے اور بت بنا کر انہیں بھی اپنا

- وَلَوْلَا لَا تَأْذِنُ الْهَنَكُمْ وَلَا تَأْذِنُ وَدًا وَلَا يَهُوَنَ وَيَهُوَقْ وَيَهُوَقْ وَنَسْرًا (۱: ۲۳) ترجمہ۔ اور انہوں نے کما ہرگز نہ چھوڑا اپنے معبدوں کو اور نہ چھوڑا وہ اور سواع کو اور نہ سلغٹ، یعقوث اور نرس کو (سورہ نوح، آیت نمبر ۲۳)

معبوو بنا لیتے تھے آج بھی بت پرست اقوام جہاں فرضی بت تراش کر ان کی پوچا اور پرستش کرتی ہیں وہاں اپنی قوم کی عظیم اور مصلح شخصیتوں کے بت اور مجھے تراش کر ان کی پوچا اور پرستش بھی کرتی ہیں ہندو لوگ "رام"، اس کی مال "کوشلیا" اس کی بیوی "سیتا" اور اس کے بھائی "لکھن" کے بت تراشتے ہیں۔ "شیعی" کے ساتھ اس کی بیوی "پاروتی" اور اس کے بیٹے "لارڈ گنٹش" کے بت اور مجھے بنا تے ہیں۔ "کرہنا" کے ساتھ اس کی مال "یشودھا" اور اس کی بیوی "رادھا" کے بت اور سورتیاں بھائی جاتی ہیں۔ (۱) اسی طرح بدھ مت کے پیروکار "گوتم بدھ" کا مجسم اور سورت بناتے ہیں جن میں مت کے پیروکار سوادی صہاویر کا بت تراشتے اور اس کی پوچاپاٹ کرتے ہیں ان کے نام کی نذر نیاز دیتے ہیں ان سے اپنی حاجتیں اور مرادیں طلب کرتے ہیں یہ سارے نام تاریخ کے فرضی نہیں بلکہ حقیقی کردار ہیں جن کے بت تراشے جاتے ہیں ایسے تمام بزرگ اور ان کے بت بھی قرآن مجید کی اصطلاح "من دُونَ اللَّهِ" میں شامل ہیں۔

بعض مشرک لوگ اپنے ولیوں اور بزرگوں کے بت یا مجھے تراشئے کی بجائے ان کی قبروں اور مزاروں کے ساتھ بتوں جیسا معاملہ کرتے تھے، مشرکین مکہ قوم نوح کے بتوں، ود، سواع، یلغوث، یعون، اور نمر کے علاوہ دوسرے جن بتوں کی پوچا اور پرستش کرتے تھے ان میں لات، منات، عزی، اور هبل زیادہ مشہور تھے ان میں سے لات کے بارے میں نام ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ نے قرآن مجید کی آیت "أَفَرَأَيْتُمُ الْلَّادُونَ وَالْعَزَّى" ترجمہ: "کبھی تم نے لات اور عزی کی حقیقت پر بھی غور کیا ہے؟" کی تفسیر کے تحت لکھا ہے کہ لات ایک نیک شخص تھا جو موسم حج میں حاجیوں کو ستونگھوں کر پلایا کرتا تھا، اس کے انتقال کے بعد لوگوں نے اس کی قبر پر مجالوت شروع کر دی اور رفتہ رفتہ اس کی عبادت کرنے لگے پس وہ بزرگ اور اولیاء کرام جن کی قبروں کے ساتھ بتوں جیسا معاملہ کیا جائے، ان پر مجالوت کی جائے، ان کے نام کی نذر نیاز دی جائے، ان سے حاجتیں اور مرادیں طلب کی جائیں، وہ بھی "مِنْ دُونَ اللَّهِ" میں اسی طرح شامل ہیں جس طرح وہ بت من دُونَ اللَّهِ میں شامل ہیں جن کی پوچا اور پرستش کی جاتی ہے۔

حاصل بحث یہ ہے کہ کتاب و سنت کی رو سے من دُونَ اللَّهِ سے مراد مندرجہ ذیل تین چیزیں

۱- یہاں اس بات کا تذکرہ دلچسپی سے خالی نہیں ہو گا کہ ہندوؤں میں دو مشور فرقے ہیں ساتھ دھرم اور آریہ سماج، ساتھ دھرم کی نمیہی کتب میں چاروں یہ، چھ شاستر، الحارہ پران اور الحارہ اسم رہی شامل ہیں ان کتب میں ۳۲ کڑوں دیوبناؤں اور اوتاروں کا ذکر ملتا ہے جب کہ آریہ سماج فرقہ اپنی بت پرستی کے باوجود موجود واحد اونے کا دعویٰ رکھتا ہے اور چاروں یہودوں کے ملاواہ ہان کتب کو اس لئے نہیں تسلیم کرتا کہ ان میں شرک کی تعلیم دی گئی ہے۔

آریہ سماج فرقہ کے ایک مبلغ راجہ رام موهن رائے (۱۸۷۷ء تا ۱۹۳۳ء) نے "تحفہ الموحدین" ایک کتاب بھی تصنیف کی ہے جس میں بت پرستی کی نہ ملت اور توحید کی تعریف کی گئی ہے۔ (ہندو دھرم کی جدید شخصیتیں از محمد فاروق خان ایم اے)

اہیں۔

۱۔ وہ تمام جاندار یا غیر جاندار اشیاء جنہیں خدا کا مظہر یا روپ سمجھ کر ان کے سامنے مراسمِ عبودیت بجا لائے جائیں۔

۲۔ تاریخ کی وہ حکیم فحصیتیں جن کے تراشیدہ بتوں مجسموں اور سورتیوں کے سامنے مراسمِ عبودیت بجا لائے جائیں۔

۳۔ اولیاء کرام اور ان کی قبریں جہل مختلف مراسمِ عبودیت بجا لائے جائیں۔

۴۔ مشرکینِ عرب کے مراسمِ عبودیت کیا تھے؟

مشرکینِ عرب بندوں اور خانقاہوں میں اپنے بزرگوں اور اولیاء کرام کے بتوں کے سامنے جو مراسمِ عبودیت بجالاتے تھے ان میں درج ذیل رسوم شامل تھیں، بندوں میں مجاور بن کے بیٹھنا، بتوں سے پناہ طلب کرنا، انہیں زور زور سے پکارتا، حاجت روائی اور مشکل کشانی کے لئے ان سے فریادیں اور الجھیں کرنا، اللہ تعالیٰ کے بیان انہیں اپنا سفارشی سمجھ کر مراویں طلب کرنا، ان کا حج اور طواف کرنا، ان کے سامنے بعزو نیاز سے پیش آنا، انہیں سجدہ کرنا، ان کے نام کے نذرانے اور قربانیاں دینا، جانوروں کو سمجھی بندوں پر لے جا کر فزع کرنا کبھی کسی بھی جگہ ذرع کر لیتا۔<sup>۱</sup> یہ تمام رسومات تب بھی شرک تھیں اور اب بھی شرک ہیں۔

۵۔ کلمہ گو بھی مشرک ہو سکتا ہے

شرک کرنے والوں میں سے کچھ لوگ تو ایسے ہیں جو رسالت اور آخرت پر ایمان نہیں رکھتے مثلاً رسول اکرم ﷺ کے زمانے میں قریش مکہ یا ہمارے زمانے میں ہندو مت کے پیروکار، انہیں کافر مشرک کہا جا سکتا ہے۔ لیکن بعض لوگ ایسے بھی ہیں جو اللہ تعالیٰ رسالت اور آخرت پر ایمان رکھتے کے باوجود شرک کرتے ہیں یہ ایک ایسی حقیقت ہے جس کی گواہی خود قرآن مجید نے دی ہے۔

﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُلِّسْنُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمْ الْأَفْرَدُ وَهُمْ مُفْتَدُونَ﴾ (۸۲:۶)

ترجمہ: ”(قیامت کے روز) امن اُنی کے لیے ہے اور راہ راست پر وہی ہیں جو ایمان لائے اور اپنے ایمان کو ظلم (شرک) کے ساتھ آکوہ نہیں کیا (سورہ انعام آیت ۸۲)

دوسری جگہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

۱۔ ملاحظہ ہو الرحیق المحتوم از مولانا صفوی الرحمن مبارکپوری صفحہ ۳۹-۳۸

﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ (۱۰۶:۱۲)

ترجمہ: ”لوگوں میں سے اکثر ایسے ہیں جو اللہ تعالیٰ پر ایمان لانے کے باوجود مشرک ہیں۔“ (سورہ یوسف آیت ۱۰۶) دونوں آیتوں سے یہ بات واضح ہے کہ بعض لوگ کلمہ پڑھنے رسالت اور آخرت پر ایمان لانے کے باوجود شرک میں بجا ہوتے ہیں، ایسے لوگوں کو کلمہ کو مشرک کہا جاسکتا ہے۔

## ۶۔ اقسام شرک

شرک کی دو قسمیں ہیں شرک اکبر، اور شرک اصغر اللہ تعالیٰ کی ذات، عبادات اور صفات میں کسی دوسرے کو شریک کرنا شرک اکبر کہلاتا ہے، شرک اکبر کا مرتكب دائرة اسلام سے خارج ہو جاتا ہے اور اس کی سزا یہ ہے کہ لیے جنم ہے، جیسا کہ سورہ توبہ کی درج ذیل آیت میں ہے۔

﴿ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَنْ يَعْمَلُوا مَسَاجِدَ اللَّهِ شَاهِدِينَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ بِالْكُفْرِ أَوْ لِنَك-

حِبَطْتَ أَغْمَالَهُمْ وَ فِي النَّارِ هُمْ خَلِيلُونَ ۝ ۵ ﴾ (۱۷:۹)

ترجمہ: ””مشرکین کا یہ کام نہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ کی مساجد کو آباد کریں، اس حال میں کہ وہ اپنے اوپر خود کفر کی شادوت دے رہے ہیں، ان کے تو سارے اعمال ضائع ہو گئے، اور انہیں جنم میں یہی شہر رہتا ہے۔“ (سورہ توبہ آیت ۷)

شرک اکبر کے علاوہ بعض ایسے دیگر امور جن کے لئے احادیث میں شرک کا لفظ استعمال ہوا ہے، مثلاً ریا، یا غیر اللہ تعالیٰ کی قسم کھانا وغیرہ یہ شرک اصغر کہلاتے ہیں، شرک اصغر کا مرتكب دائرة اسلام سے خارج تو نہیں ہوتا بلکہ کبیرہ کا مرتكب ہوتا ہے، کبیرہ گناہ کی سزا جنم ہے جب تک اللہ تعالیٰ چاہے، شرک اصغر سے توبہ نہ کرنا شرک اکبر کا باعث بن سکتا ہے۔

یاد رہے شرک غنی سے مراد ہلکا یا خفیف شرک نہیں بلکہ مختہ شرک ہے جو کسی انسان کے اندر پچھی ہوئی کیفیت کا نام ہے، یہ شرک اکبر بھی ہوتا ہے جیسا کہ منافق کا شرک، اور شرک اصغر بھی ہو سکتا ہے جیسے کہ ریا کار کا شرک ہے۔

## مشرکین کے ولائل اور ان کا تجزیہ

قرآن مجید کی رو سے مشرکین، شرک کے حق میں تین قسم کی ولائل رکھتے ہیں، ذیل میں ہم تینوں ولائل کا الگ الگ تجزیہ پیش کر رہے ہیں۔

## ملی و لیل اور اس کا تجزیہ

اس سے پہلے یہ بات لکھی جا سکتی ہے کہ مشرکین اللہ تعالیٰ کو اپنا رتبہ اکبر۔ معتبر اعلیٰ اور ماءِ خداوند (Great god) تسلیم کرتے ہیں اسے، اپنا خالق، رازق اور مالک سمجھتے ہیں جن پر بن آئے تو اتنا اسی کو پکارتے بھی ہیں لیکن ساتھ ساتھ یہ عقیدہ بھی رکھتے ہیں کہ اولیاء کرام پر نکل اللہ تعالیٰ کے بلند مرتبہ ہوتے ہیں اللہ کے محظوظ اور پیارے ہوتے ہیں لہذا اللہ تعالیٰ نے اپنے اختیارات میں سے کچھ اختیارات انہیں بھی دے رکھے ہیں۔ اس لئے ان سے بھی مرادیں مانگی جا سکتی ہیں، ان سے بھی لامحست اور مدطلب کی جا سکتی ہے، وہ بھی تقدیر بنا اور سنوار سکتے ہیں، دعا اور فرماں سن سکتے ہیں اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں مشرکین کے اس عقیدہ کا تذکرہ ان الفاظ میں کیا ہے۔

**﴿وَأَنْهَدُوا مِنْ ذُوْنِ اللَّهِ الْأَلِهَةِ لَعَلَّهُمْ يُنَصَّرُونَ ﴾ (۷۴:۳۶)**

ترجمہ: ”مشرکوں نے اللہ تعالیٰ کے سوا دوسرے الا اس لئے بنا رکھے ہیں تاکہ وہ ان کی مدد کریں۔“ (الجواہر لیل آیت ۲۷) یہی وہ عقیدہ ہے جس کے تحت مشرکین عرب بتوں کی شکل میں اپنے بزرگوں اور اولیاء کرام کو پکارتے اور ان سے مرادیں طلب کرتے تھے، اسی عقیدے کے تحت ہندو، بدھ، اور چینی، سوریوں، مجسموں اور بتوں کی شکل میں اپنے اپنے بزرگوں اور ولیوں سے حاجتیں اور مرادیں طلب کرتے ہیں، اسی عقیدے کے تحت بعض مسلمان فوت شدہ اولیاء کرام اور بزرگوں کو پکارتے اور ان سے حاجتیں اور مرادیں طلب کرتے ہیں (۱) سید علی ہجویری طبلجی اپنی مشہور کتاب ”کشف المحبوب“ میں فرماتے ہیں اللہ تعالیٰ کے اولیاء ملک کے مدیر ہیں اور عالم (دنیا) کے گمراہ ہیں اللہ تعالیٰ نے خاص طور پر ان کو عالم کا والی (حاکم) گردانا ہے اور عالم (دنیا) کا حل و عقد (انظام) ان کے ساتھ وابستہ کر دیا ہے اور احکام عالم کو

۱۔ یہاں یہ بات قائل ذکر ہے کہ عالم اساب کے تحت کسی زندہ انسان سے مدد طلب کرنا شرک نہیں البتہ عالم اساب سے بالآخر اللہ تعالیٰ کے سوا کسی دوسرے کو پکارنا شرک ہے مثلاً سمندر میں ڈوبتے ہوئے جانپر بیٹھتے ہوئے لوگوں کا کسی قریب ترین بدرگاہ پر موجود لوگوں کو واڑیں کے ذریعے صورت حال سے مطلع کر کے مدد طلب کرنا شرک نہیں کیونکہ ڈوبنے والوں کا واڑیں کے ذریعے زندہ انسانوں کو اطلاع دیتا، بدرگاہ پر موجود لوگوں کا یہیں کاپڑہ وغیرہ کے ذریعہ جائے گا وادھ پر پہنچا اور پہنچانے کی کوشش کرنا یہ سارے کام سلسلہ اساب کے تحت ہیں، البتہ اگر ڈوبنے والے ”گرداب بلا افقار“ کشتی مدد کرنے یا میں الدین چشتی“ (یعنی میری کشتی طوفانوں میں بچنی ہے اے میں الدین چشتی تو میری مدد کریں) دینے لگتے تو یہ شرک ہو گا کیونکہ ایسی فریاد کرنے والے کا عقیدہ ہو گا کہ اولاً خواجہ میں الدین چشتی مرنے کے باوجود سیکھوں یا ہزاروں میں دوسرے سنتے کی طاقت رکھتے ہیں یعنی وہ اللہ تعالیٰ کی طرح سمجھی ہیں۔ ٹانیاً، فریاد اور پکار شئے کے بعد خواجہ میں الدین چشتی فریاد کرنے والے کی مدد کرنے اور اس کی شکل حل کرنے کی پوری قدرت رکھتے ہیں، یعنی وہ اللہ تعالیٰ کی طرح قادر بھی ہیں، ان دونوں صورتوں میں جو فرق ہے وہ بہترین سمجھا جاسکتا ہے۔

ان ہی کی ہمت کے ساتھ جوڑ دیا ہے (۱) حضرت نظام الدین اولیاء اپنی معروف کتاب ”نوائید الغوار“ میں فرماتے ہیں ”شیخ نظام الدین ابوالمویید بارہا فرمایا کرتے“ میری وفات کے بعد جس کو کوئی مم درخش ہو تو اس سے کوئی نہیں دن میری زیارت کو آئے اگر تین دن گزر جانے کے بعد بھی وہ کام پورا نہ ہو تو چار دن آئے اور اب بھی کام نہ نکلے تو میری قبر کی ایمٹ سے ایمٹ بھادے (۲) جناب احمد رضا خاں بریلوی فرماتے ہیں ”اولیاء کرام مردے کو زندہ کر سکتے ہیں مادر زاد اندھے اور کوڑھی کو شفاؤ کے سکتے ہیں اور ساری زمین کو ایک قدم میں طے کر سکتے ہیں“ (۳) نیز فرماتے ہیں ”اولیاء کرام اپنی قبروں میں حیات ابدی کے ساتھ زندہ ہیں ان کے علم و اوراک سمع و بصر پہلے کی نسبت بست زیادہ قوی ہیں“ (۴)

فارسی کے ایک شاعر نے اسی عقیدے کا اظہار درج ذیل شعر میں یوں کیا ہے۔

اولیا را ہست قدرت ازالہ تیر جستہ باز گرد اسند زراہ

ترجمہ: ”اولیاء کرام کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایسی قدرت حاصل ہوتی ہے کہ وہ کمان سے نکلے ہوئے تیر کو واپس لا سکتے ہیں۔

کسی پنجابی شاعر نے اسی عقیدہ کی ترجیحیں ان الفاظ میں کی ہے۔

ہتھ وی دے قلم ربانی لکھے جو من بھادے رب ولی نوں طاقت بخشی لکھے لیکھ مٹاوے

ترجمہ: اللہ تعالیٰ کا قلم ولی کے ہاتھ میں ہے جو چاہے لکھے اللہ تعالیٰ نے ولی کو یہ طاقت بخشی ہے کہ جو چاہے لکھے جو چاہے مٹا دے۔

بزرگان دین اور اولیاء کرام کے بارے میں اسی قسم کے مبالغہ آمیز عقائد اور تصویرات کا یہ نتیجہ ہے کہ لوگ اولیاء کرام کے ناموں کی وہائی دستیت اور ان سے مد اور مراویں مانگتے ہیں خود ”امام الہ سنت“ حضرت احمد رضا خاں بریلوی، شیخ عبد القادر جیلانی مولیٰ کے بارے میں فرماتے ہیں ”اے عبد القادر! اے فضل کرنے والے۔ بغیر مانگے مخلوت کرنے والے، اے انعام و اکرام کے مالک تو بلند و عظیم ہے ہم پر احسان فرماؤ اور سائل کی پکار کو سن لے۔ اے عبد القادر ہماری آرزوؤں کو پورا کر“ (۵) جناب احمد رضا خاں کے بارے میں ان کے ایک عقیدت مندرجہ ذیل شاعر کا اظہار عقیدت ملاحظہ ہو۔

چار جانب مشکلیں ہیں ایک اے مرے مشکل کشا احمد رضا  
لاج رکھ میرے پھلے ہاتھ کی اے مرے حاجت رووا احمد رضا

۱۔ تصویف کی تین انہم کتابیں از سید احمد عروج قادری صفحہ ۳۲ مطبوعہ ہندوستان بیلی کیشنر دہلی ۲۔ بحوالہ سابق صفحہ ۵۹  
۲۔ بریلویت از علامہ احسان الہی ظہیر مرحوم صفحہ ۱۲۵-۱۲۶ ۳۔ بریلویت صفحہ ۱۲۱ ۴۔ بریلویت صفحہ ۳۰۰-۳۰۱

شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ عنہ کے بارے میں بھی کسی شاعر نے ایسا ہی اظہار خیال کیا ہے۔

لہاد کُنْ لہاد کُنْ ازدِ نجح و غم آزاد کُنْ در دین و دنیا شاد کُنْ یا شیخ عبد القادر

ترجمہ: اے شیخ عبد القدر! میری مدد بکھئے، میری مدد بکھئے، اور مجھے ہر رنج و غم سے آزاد کر دیجئے، نیز دین و دنیا کے تمام معاملات میں مجھے خوش بکھئے۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بارے میں عربی کے ایک شاعر نے اپنے عقیدے کا اظہار یوں کیا ہے۔

نَادِ عَلِيًّا مَظَهَرَ الْعَجَانِبِ تَجْدِنَةَ عَوْنَا فِي التَّوَالِبِ

كُلُّ هُمْ وَغَمٌ سَيِّنَجَلِي بُولَائِيكَ يَا عَلِيٌّ يَا عَلِيٌّ

ترجمہ: عجائب ظاہر کرنے والے علی کو پکارو ہر مصیبت میں اسے اپنا مددگار پاؤ گے اے علی تیری ولایت کے صدقے عنقریب سارے غم دور ہو جائیں گے۔

ان افکار و عقائد کو سامنے رکھتے ہوئے یا محمد، یا علی، یا حسین، یا غوث الاعظم جیسے ندائی کلمات کی حقیقت آسانی سے سمجھی جاسکتی ہے اور یہ اندازہ لگانا مشکل نہیں کہ ان کلمات کے پس منظر میں کون سا عقیدہ کا فرمایا ہے؟

اولیاء کرام اور بزرگان دین کے بارے میں پائے جانے والے ان تصویرات اور عقائد کا بہمیں سکتب و سنت کی روشنی میں جائزہ لینا ہے کہ کیا واقعی اولیاء کرام ایسی قدرت اور اختیارات رکھتے ہیں جیسا کہ ان کے پیروکار بکھتے ہیں؟

پہلے قرآن مجید کی چند آیات ملاحظہ ہوں۔

۱- وَالَّذِينَ تَذَغُونَ مِنْ ذُوْنِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمَنِيرِ (۱۳:۳۵)

ترجمہ: ”اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر جنہیں تم پکارتے ہو وہ ایک پرکاہ کے بھی مالک نہیں ہیں“ (سورہ فاطر، آیت ۲۲)

۲- قُلْ اذْغُوا الَّذِينَ زَعَمُتُمْ مِنْ ذُوْنِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِنْ شُرَكٍ وَمَالَهُ مِنْهُمْ مَنْ ظَهَنِيرِ (۲۲:۳۴)

ترجمہ: ”کوئی پکار دیکھو اٹھیں جنہیں تم اللہ تعالیٰ کے سوا اپنا معبود سمجھ بیٹھے ہو وہ نہ آسمان میں ذرہ برادر کسی چیز کے مالک ہیں نہ زمین میں وہ آسمان و زمین کی ملکیت میں بھی شریک نہیں نہ ہی ان میں سے کوئی اللہ تعالیٰ کا مددگار ہے۔“ (سورہ سبا آیت ۲۲)

۳- مَا لَهُمْ مَنْ ذُوْنِهِ مِنْ وُلَىٰ وَلَا يُشَرِّكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدٌ (۲۶:۱۸)

ترجمہ: "مخلوقات کا اللہ کے سوا کوئی خبر گیر نہیں اور وہ اپنی حکومت میں کسی کو شریک نہیں کرتا۔"

(سورہ کف آیت ۲۶) (۱)

ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے واضح طور پر یہ بات ارشاد فرمائی ہے کہ میں اپنی حکومت اپنے معاملات اور اختیارات میں کسی دوسرے کو شریک نہیں کرتا اور نہیں، علاوہ جنہیں لوگ پکارتے ہیں یا جن سے مراویں اور حاجتیں طلب کرتے ہیں وہ ذرہ برایہ کا اختیار نہیں رکھتے نہ ہی ان میں سے کوئی میرا مددگار ہے۔

اس دنیا میں انبیاء اور رسول اللہ تعالیٰ کے پیغمبر اور نمائندہ ہونے کی حیثیت سے اللہ تعالیٰ کے سب سے زیادہ مقرب، سب سے زیادہ محبوب اور سب سے زیادہ پیارے ہوتے ہیں قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے بہت سے انبیاء کرام کے واقعات بیان فرمائے ہیں کہ وہ کس طرح اپنی اپنی قوم کے پاس دعوت توحید لے کر آئے اور قوم نے ان کے ساتھ کیا سلوک روا رکھا، کسی کو قوم نے جلاوطن کر دیا، کسی کو قتل کر دیا، کسی کو مارا اور پیٹا لیکن وہ خود اپنی قوم کا چھبھی نہ بگاڑ سکے حضرت ہود علیہ کر دیا، کسی کو اچھا تو لے آؤ وہ عذاب جس کی تو ہمیں دھمکی دیتا ہے اگر اپنی بات میں سچا ہے۔ (سورہ اعراف آیت ۷۷) اس پر اللہ تعالیٰ کا پیغمبر صرف اتنا ہی کہہ کر خاموش ہو گیا۔ فَاتَّهُرُوا إِنَّمَا مَعْكُمْ مِنَ الْمُنْتَظَرِينَ ترجمہ: "اچھا تو لے آؤ وہ عذاب جس کی تو ہمیں دھمکی دیتا ہے اگر اپنی بات میں سچا ہے۔ (سورہ اعراف آیت ۷۷) تھامے انتظار کرو میں؟ تمہارے ساتھ انتظار کرتا ہوں (یعنی عذاب لانا میرے بس میں نہیں)۔ (سورہ اعراف آیت ۷۷) ایسا ہی معاملہ دوسرے انبیاء کرام کے ساتھ بھی پیش آتا رہا، تم یہاں اللہ تعالیٰ کے ایک جلیل القدر پیغمبر حضرت لوط علیہ السلام کا واقعہ تفصیل سے بیان کرنا چاہتے ہیں جن کی قوم افلام کے مرض میں جتلائی فرشتے عذاب لے کر خوبصورت لڑکوں کی شکل میں آئے تو حضرت لوط علیہ السلام اپنی بد کردار قوم کے بارے میں سوچ کر گھبرا لٹھے کہنے لگے۔ هذا يوْمَ عَصِيبَةً ترجمہ: "یہ دن تو بڑی مصیبت کا ہے۔" (سورہ ہود آیت ۷۷) اور اپنی قوم سے یہ درخواست کی۔

﴿فَاتَّهُرُوا إِلَهٌ وَلَا تُخْرُونَ فِي ضَيْقَنِ أَلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ رَّشِيدٌ﴾

ترجمہ: "اللہ تعالیٰ سے ڈرو اور میرے مسلمانوں کے معاملے میں مجھے ذلیل نہ کرو کیا تم میں کوئی بھلا آدمی نہیں۔" (سورہ ہود آیت ۷۸) قوم پر آپ کی اس مقت سماحت کا کوئی اثر نہ ہوا تو عاجز اور مجبور ہو کر یہاں تک کہ ڈالا کہ هؤلاءِ بَنَاتِي إِنْ كُنْتُمْ فَلَيْسَ (۷۱: ۱۵) ترجمہ: "اگر تمہیں کچھ کرنا ہی

۱- اس مضمون کی چند دوسری آیات یہ ہیں۔ (۱۷:۶۱)، (۱۷:۵۵)، (۱۷:۵۶)، (۱۷:۵۷)، (۱۷:۵۸)، (۱۷:۵۹)، (۱۷:۶۰)، (۱۷:۶۱)، (۱۷:۶۲)، (۱۷:۶۳)، (۱۷:۶۴)، (۱۷:۶۵)، (۱۷:۶۶)، (۱۷:۶۷)، (۱۷:۶۸)، (۱۷:۶۹)، (۱۷:۷۰)، (۱۷:۷۱)، (۱۷:۷۲)، (۱۷:۷۳)، (۱۷:۷۴)، (۱۷:۷۵)، (۱۷:۷۶)، (۱۷:۷۷)، (۱۷:۷۸)، (۱۷:۷۹)، (۱۷:۸۰)، (۱۷:۸۱)، (۱۷:۸۲)، (۱۷:۸۳)، (۱۷:۸۴)، (۱۷:۸۵)، (۱۷:۸۶)، (۱۷:۸۷)، (۱۷:۸۸)، (۱۷:۸۹)، (۱۷:۹۰)، (۱۷:۹۱)، (۱۷:۹۲)، (۱۷:۹۳)، (۱۷:۹۴)، (۱۷:۹۵)، (۱۷:۹۶)، (۱۷:۹۷)، (۱۷:۹۸)، (۱۷:۹۹)، (۱۷:۱۰۰)، (۱۷:۱۰۱)، (۱۷:۱۰۲)، (۱۷:۱۰۳)، (۱۷:۱۰۴)، (۱۷:۱۰۵)، (۱۷:۱۰۶)، (۱۷:۱۰۷)، (۱۷:۱۰۸)، (۱۷:۱۰۹)، (۱۷:۱۱۰)، (۱۷:۱۱۱)، (۱۷:۱۱۲)، (۱۷:۱۱۳)، (۱۷:۱۱۴)، (۱۷:۱۱۵)، (۱۷:۱۱۶)، (۱۷:۱۱۷)، (۱۷:۱۱۸)، (۱۷:۱۱۹)، (۱۷:۱۲۰)، (۱۷:۱۲۱)، (۱۷:۱۲۲)، (۱۷:۱۲۳)، (۱۷:۱۲۴)، (۱۷:۱۲۵)، (۱۷:۱۲۶)، (۱۷:۱۲۷)، (۱۷:۱۲۸)، (۱۷:۱۲۹)، (۱۷:۱۳۰)، (۱۷:۱۳۱)، (۱۷:۱۳۲)، (۱۷:۱۳۳)، (۱۷:۱۳۴)، (۱۷:۱۳۵)، (۱۷:۱۳۶)، (۱۷:۱۳۷)، (۱۷:۱۳۸)، (۱۷:۱۳۹)، (۱۷:۱۴۰)، (۱۷:۱۴۱)، (۱۷:۱۴۲)، (۱۷:۱۴۳)، (۱۷:۱۴۴)، (۱۷:۱۴۵)، (۱۷:۱۴۶)، (۱۷:۱۴۷)، (۱۷:۱۴۸)، (۱۷:۱۴۹)، (۱۷:۱۵۰)، (۱۷:۱۵۱)، (۱۷:۱۵۲)، (۱۷:۱۵۳)، (۱۷:۱۵۴)، (۱۷:۱۵۵)، (۱۷:۱۵۶)، (۱۷:۱۵۷)، (۱۷:۱۵۸)، (۱۷:۱۵۹)، (۱۷:۱۶۰)، (۱۷:۱۶۱)، (۱۷:۱۶۲)، (۱۷:۱۶۳)، (۱۷:۱۶۴)، (۱۷:۱۶۵)، (۱۷:۱۶۶)، (۱۷:۱۶۷)، (۱۷:۱۶۸)، (۱۷:۱۶۹)، (۱۷:۱۷۰)، (۱۷:۱۷۱)، (۱۷:۱۷۲)، (۱۷:۱۷۳)، (۱۷:۱۷۴)، (۱۷:۱۷۵)، (۱۷:۱۷۶)، (۱۷:۱۷۷)، (۱۷:۱۷۸)، (۱۷:۱۷۹)، (۱۷:۱۸۰)، (۱۷:۱۸۱)، (۱۷:۱۸۲)، (۱۷:۱۸۳)، (۱۷:۱۸۴)، (۱۷:۱۸۵)، (۱۷:۱۸۶)، (۱۷:۱۸۷)، (۱۷:۱۸۸)، (۱۷:۱۸۹)، (۱۷:۱۹۰)، (۱۷:۱۹۱)، (۱۷:۱۹۲)، (۱۷:۱۹۳)، (۱۷:۱۹۴)، (۱۷:۱۹۵)، (۱۷:۱۹۶)، (۱۷:۱۹۷)، (۱۷:۱۹۸)، (۱۷:۱۹۹)، (۱۷:۲۰۰)، (۱۷:۲۰۱)، (۱۷:۲۰۲)، (۱۷:۲۰۳)، (۱۷:۲۰۴)، (۱۷:۲۰۵)، (۱۷:۲۰۶)، (۱۷:۲۰۷)، (۱۷:۲۰۸)، (۱۷:۲۰۹)، (۱۷:۲۱۰)، (۱۷:۲۱۱)، (۱۷:۲۱۲)، (۱۷:۲۱۳)، (۱۷:۲۱۴)، (۱۷:۲۱۵)، (۱۷:۲۱۶)، (۱۷:۲۱۷)، (۱۷:۲۱۸)، (۱۷:۲۱۹)، (۱۷:۲۲۰)، (۱۷:۲۲۱)، (۱۷:۲۲۲)، (۱۷:۲۲۳)، (۱۷:۲۲۴)، (۱۷:۲۲۵)، (۱۷:۲۲۶)، (۱۷:۲۲۷)، (۱۷:۲۲۸)، (۱۷:۲۲۹)، (۱۷:۲۳۰)، (۱۷:۲۳۱)، (۱۷:۲۳۲)، (۱۷:۲۳۳)، (۱۷:۲۳۴)، (۱۷:۲۳۵)، (۱۷:۲۳۶)، (۱۷:۲۳۷)، (۱۷:۲۳۸)، (۱۷:۲۳۹)، (۱۷:۲۴۰)، (۱۷:۲۴۱)، (۱۷:۲۴۲)، (۱۷:۲۴۳)، (۱۷:۲۴۴)، (۱۷:۲۴۵)، (۱۷:۲۴۶)، (۱۷:۲۴۷)، (۱۷:۲۴۸)، (۱۷:۲۴۹)، (۱۷:۲۵۰)، (۱۷:۲۵۱)، (۱۷:۲۵۲)، (۱۷:۲۵۳)، (۱۷:۲۵۴)، (۱۷:۲۵۵)، (۱۷:۲۵۶)، (۱۷:۲۵۷)، (۱۷:۲۵۸)، (۱۷:۲۵۹)، (۱۷:۲۶۰)، (۱۷:۲۶۱)، (۱۷:۲۶۲)، (۱۷:۲۶۳)، (۱۷:۲۶۴)، (۱۷:۲۶۵)، (۱۷:۲۶۶)، (۱۷:۲۶۷)، (۱۷:۲۶۸)، (۱۷:۲۶۹)، (۱۷:۲۷۰)، (۱۷:۲۷۱)، (۱۷:۲۷۲)، (۱۷:۲۷۳)، (۱۷:۲۷۴)، (۱۷:۲۷۵)، (۱۷:۲۷۶)، (۱۷:۲۷۷)، (۱۷:۲۷۸)، (۱۷:۲۷۹)، (۱۷:۲۸۰)، (۱۷:۲۸۱)، (۱۷:۲۸۲)، (۱۷:۲۸۳)، (۱۷:۲۸۴)، (۱۷:۲۸۵)، (۱۷:۲۸۶)، (۱۷:۲۸۷)، (۱۷:۲۸۸)، (۱۷:۲۸۹)، (۱۷:۲۹۰)، (۱۷:۲۹۱)، (۱۷:۲۹۲)، (۱۷:۲۹۳)، (۱۷:۲۹۴)، (۱۷:۲۹۵)، (۱۷:۲۹۶)، (۱۷:۲۹۷)، (۱۷:۲۹۸)، (۱۷:۲۹۹)، (۱۷:۳۰۰)، (۱۷:۳۰۱)، (۱۷:۳۰۲)، (۱۷:۳۰۳)، (۱۷:۳۰۴)، (۱۷:۳۰۵)، (۱۷:۳۰۶)، (۱۷:۳۰۷)، (۱۷:۳۰۸)، (۱۷:۳۰۹)، (۱۷:۳۱۰)، (۱۷:۳۱۱)، (۱۷:۳۱۲)، (۱۷:۳۱۳)، (۱۷:۳۱۴)، (۱۷:۳۱۵)، (۱۷:۳۱۶)، (۱۷:۳۱۷)، (۱۷:۳۱۸)، (۱۷:۳۱۹)، (۱۷:۳۲۰)، (۱۷:۳۲۱)، (۱۷:۳۲۲)، (۱۷:۳۲۳)، (۱۷:۳۲۴)، (۱۷:۳۲۵)، (۱۷:۳۲۶)، (۱۷:۳۲۷)، (۱۷:۳۲۸)، (۱۷:۳۲۹)، (۱۷:۳۳۰)، (۱۷:۳۳۱)، (۱۷:۳۳۲)، (۱۷:۳۳۳)، (۱۷:۳۳۴)، (۱۷:۳۳۵)، (۱۷:۳۳۶)، (۱۷:۳۳۷)، (۱۷:۳۳۸)، (۱۷:۳۳۹)، (۱۷:۳۴۰)، (۱۷:۳۴۱)، (۱۷:۳۴۲)، (۱۷:۳۴۳)، (۱۷:۳۴۴)، (۱۷:۳۴۵)، (۱۷:۳۴۶)، (۱۷:۳۴۷)، (۱۷:۳۴۸)، (۱۷:۳۴۹)، (۱۷:۳۵۰)، (۱۷:۳۵۱)، (۱۷:۳۵۲)، (۱۷:۳۵۳)، (۱۷:۳۵۴)، (۱۷:۳۵۵)، (۱۷:۳۵۶)، (۱۷:۳۵۷)، (۱۷:۳۵۸)، (۱۷:۳۵۹)، (۱۷:۳۶۰)، (۱۷:۳۶۱)، (۱۷:۳۶۲)، (۱۷:۳۶۳)، (۱۷:۳۶۴)، (۱۷:۳۶۵)، (۱۷:۳۶۶)، (۱۷:۳۶۷)، (۱۷:۳۶۸)، (۱۷:۳۶۹)، (۱۷:۳۷۰)، (۱۷:۳۷۱)، (۱۷:۳۷۲)، (۱۷:۳۷۳)، (۱۷:۳۷۴)، (۱۷:۳۷۵)، (۱۷:۳۷۶)، (۱۷:۳۷۷)، (۱۷:۳۷۸)، (۱۷:۳۷۹)، (۱۷:۳۸۰)، (۱۷:۳۸۱)، (۱۷:۳۸۲)، (۱۷:۳۸۳)، (۱۷:۳۸۴)، (۱۷:۳۸۵)، (۱۷:۳۸۶)، (۱۷:۳۸۷)، (۱۷:۳۸۸)، (۱۷:۳۸۹)، (۱۷:۳۹۰)، (۱۷:۳۹۱)، (۱۷:۳۹۲)، (۱۷:۳۹۳)، (۱۷:۳۹۴)، (۱۷:۳۹۵)، (۱۷:۳۹۶)، (۱۷:۳۹۷)، (۱۷:۳۹۸)، (۱۷:۳۹۹)، (۱۷:۴۰۰)، (۱۷:۴۰۱)، (۱۷:۴۰۲)، (۱۷:۴۰۳)، (۱۷:۴۰۴)، (۱۷:۴۰۵)، (۱۷:۴۰۶)، (۱۷:۴۰۷)، (۱۷:۴۰۸)، (۱۷:۴۰۹)، (۱۷:۴۱۰)، (۱۷:۴۱۱)، (۱۷:۴۱۲)، (۱۷:۴۱۳)، (۱۷:۴۱۴)، (۱۷:۴۱۵)، (۱۷:۴۱۶)، (۱۷:۴۱۷)، (۱۷:۴۱۸)، (۱۷:۴۱۹)، (۱۷:۴۲۰)، (۱۷:۴۲۱)، (۱۷:۴۲۲)، (۱۷:۴۲۳)، (۱۷:۴۲۴)، (۱۷:۴۲۵)، (۱۷:۴۲۶)، (۱۷:۴۲۷)، (۱۷:۴۲۸)، (۱۷:۴۲۹)، (۱۷:۴۳۰)، (۱۷:۴۳۱)، (۱۷:۴۳۲)، (۱۷:۴۳۳)، (۱۷:۴۳۴)، (۱۷:۴۳۵)، (۱۷:۴۳۶)، (۱۷:۴۳۷)، (۱۷:۴۳۸)، (۱۷:۴۳۹)، (۱۷:۴۴۰)، (۱۷:۴۴۱)، (۱۷:۴۴۲)، (۱۷:۴۴۳)، (۱۷:۴۴۴)، (۱۷:۴۴۵)، (۱۷:۴۴۶)، (۱۷:۴۴۷)، (۱۷:۴۴۸)، (۱۷:۴۴۹)، (۱۷:۴۵۰)، (۱۷:۴۵۱)، (۱۷:۴۵۲)، (۱۷:۴۵۳)، (۱۷:۴۵۴)، (۱۷:۴۵۵)، (۱۷:۴۵۶)، (۱۷:۴۵۷)، (۱۷:۴۵۸)، (۱۷:۴۵۹)، (۱۷:۴۶۰)، (۱۷:۴۶۱)، (۱۷:۴۶۲)، (۱۷:۴۶۳)، (۱۷:۴۶۴)، (۱۷:۴۶۵)، (۱۷:۴۶۶)، (۱۷:۴۶۷)، (۱۷:۴۶۸)، (۱۷:۴۶۹)، (۱۷:۴۷۰)، (۱۷:۴۷۱)، (۱۷:۴۷۲)، (۱۷:۴۷۳)، (۱۷:۴۷۴)، (۱۷:۴۷۵)، (۱۷:۴۷۶)، (۱۷:۴۷۷)، (۱۷:۴۷۸)، (۱۷:۴۷۹)، (۱۷:۴۸۰)، (۱۷:۴۸۱)، (۱۷:۴۸۲)، (۱۷:۴۸۳)، (۱۷:۴۸۴)، (۱۷:۴۸۵)، (۱۷:۴۸۶)، (۱۷:۴۸۷)، (۱۷:۴۸۸)، (۱۷:۴۸۹)، (۱۷:۴۹۰)، (۱۷:۴۹۱)، (۱۷:۴۹۲)، (۱۷:۴۹۳)، (۱۷:۴۹۴)، (۱۷:۴۹۵)، (۱۷:۴۹۶)، (۱۷:۴۹۷)، (۱۷:۴۹۸)، (۱۷:۴۹۹)، (۱۷:۵۰۰)، (۱۷:۵۰۱)، (۱۷:۵۰۲)، (۱۷:۵۰۳)، (۱۷:۵۰۴)، (۱۷:۵۰۵)، (۱۷:۵۰۶)، (۱۷:۵۰۷)، (۱۷:۵۰۸)، (۱۷:۵۰۹)، (۱۷:۵۱۰)، (۱۷:۵۱۱)، (۱۷:۵۱۲)، (۱۷:۵۱۳)، (۱۷:۵۱۴)، (۱۷:۵۱۵)، (۱۷:۵۱۶)، (۱۷:۵۱۷)، (۱۷:۵۱۸)، (۱۷:۵۱۹)، (۱۷:۵۲۰)، (۱۷:۵۲۱)، (۱۷:۵۲۲)، (۱۷:۵۲۳)، (۱۷:۵۲۴)، (۱۷:۵۲۵)، (۱۷:۵۲۶)، (۱۷:۵۲۷)، (۱۷:۵۲۸)، (۱۷:۵۲۹)، (۱۷:۵۳۰)، (۱۷:۵۳۱)، (۱۷:۵۳۲)، (۱۷:۵۳۳)، (۱۷:۵۳۴)، (۱۷:۵۳۵)، (۱۷:۵۳۶)، (۱۷:۵۳۷)، (۱۷:۵۳۸)، (۱۷:۵۳۹)، (۱۷:۵۴۰)، (۱۷:۵۴۱)، (۱۷:۵۴۲)، (۱۷:۵۴۳)، (۱۷:۵۴۴)، (۱۷:۵۴۵)، (۱۷:۵۴۶)، (۱۷:۵۴۷)، (۱۷:۵۴۸)، (۱۷:۵۴۹)، (۱۷:۵۵۰)، (۱۷:۵۵۱)، (۱۷:۵۵۲)، (۱۷:۵۵۳)، (۱۷:۵۵۴)، (۱۷:۵۵۵)، (۱۷:۵۵۶)، (۱۷:۵۵۷)، (۱۷:۵۵۸)، (۱۷:۵۵۹)، (۱۷:۵۶۰)، (۱۷:۵۶۱)، (۱۷:۵۶۲)، (۱۷:۵۶۳)، (۱۷:۵۶۴)، (۱۷:۵۶۵)، (۱۷:۵۶۶)، (۱۷:۵۶۷)، (۱۷:۵۶۸)، (۱۷:۵۶۹)، (۱۷:۵۷۰)، (۱۷:۵۷۱)، (۱۷:۵۷۲)، (۱۷:۵۷۳)، (۱۷:۵۷۴)، (۱۷:۵۷۵)، (۱۷:۵۷۶)، (۱۷:۵۷۷)، (۱۷:۵۷۸)، (۱۷:۵۷۹)، (۱۷:۵۸۰)، (۱۷:۵۸۱)، (۱۷:۵۸۲)، (۱۷:۵۸۳)، (۱۷:۵۸۴)، (۱۷:۵۸۵)، (۱۷:۵۸۶)، (۱۷:۵۸۷)، (۱۷:۵۸۸)، (۱۷:۵۸۹)، (۱۷:۵۹۰)، (۱۷:۵۹۱)، (۱۷:۵۹۲)، (۱۷:۵۹۳)، (۱۷:۵۹۴)، (۱۷:۵۹۵)، (۱۷:۵۹۶)، (۱۷:۵۹۷)، (۱۷:۵۹۸)، (۱۷:۵۹۹)، (۱۷:۶۰۰)، (۱۷:۶۰۱)، (۱۷:۶۰۲)، (۱۷:۶۰۳)، (۱۷:۶۰۴)، (۱۷:۶۰۵)، (۱۷:۶۰۶)، (۱۷:۶۰۷)، (۱۷:۶۰۸)، (۱۷:۶۰۹)، (۱۷:۶۱۰)، (۱۷:۶۱۱)، (۱۷:۶۱۲)، (۱۷:۶۱۳)، (۱۷:۶۱۴)، (۱۷:۶۱۵)، (۱۷:۶۱۶)، (۱۷:۶۱۷)، (۱۷:۶۱۸)، (۱۷:۶۱۹)، (۱۷:۶۲۰)، (۱۷:۶۲۱)، (۱۷:۶۲۲)، (۱۷:۶۲۳)، (۱۷:۶۲۴)، (۱۷:۶۲۵)، (۱۷:۶۲۶)، (۱۷:۶۲۷)، (۱۷:۶۲۸)، (۱۷:۶۲۹)، (۱۷:۶۳۰)، (۱۷:۶۳۱)، (۱۷:۶۳۲)، (۱۷:۶۳۳)، (۱۷:۶۳۴)، (۱۷:۶۳۵)، (۱۷:۶۳۶)، (۱۷:۶۳۷)، (۱۷:۶۳۸)، (۱۷:۶۳۹)، (۱۷:۶۴۰)، (۱۷:۶۴۱)، (۱۷:۶۴۲)، (۱۷:۶۴۳)، (۱۷:۶۴۴)، (۱۷:۶۴۵)، (۱۷:۶۴۶)، (۱۷:۶۴۷)، (۱۷:۶۴۸)، (۱۷:۶۴۹)، (۱۷:۶۵۰)، (۱۷:۶۵۱)، (۱۷:۶۵۲)، (۱۷:۶۵۳)، (۱۷:۶۵۴)، (۱۷:۶۵۵)، (۱۷:۶۵۶)، (۱۷:۶۵۷)، (۱۷:۶۵۸)، (۱۷:۶۵۹)، (۱۷:۶۶۰)، (۱۷:۶۶۱)، (۱۷:۶۶۲)، (۱۷:۶۶۳)، (۱۷:۶۶۴)، (۱۷:۶۶۵)، (۱۷:۶۶۶)، (۱۷:۶۶۷)، (۱۷:۶۶۸)، (۱۷:۶۶۹)، (۱۷:۶۷۰)، (۱۷:۶۷۱)، (۱۷:۶۷۲)، (۱۷:۶۷۳)، (۱۷:۶۷۴)، (۱۷:۶۷۵)، (۱۷:۶۷۶)، (۱۷:۶۷۷)، (۱۷:۶۷۸)، (۱۷:۶۷۹)، (۱۷:۶۸۰)، (۱۷:۶۸۱)، (۱۷:۶۸۲)، (۱۷:۶۸۳)، (۱۷:۶۸۴)، (۱۷:۶۸۵)، (۱۷:۶۸۶)، (۱۷:۶۸۷)، (۱۷:۶۸۸)، (۱۷:۶۸۹)، (۱۷:۶۹۰)، (۱۷:۶۹۱)، (۱۷:۶۹۲)، (۱۷:۶۹۳)، (۱۷:۶۹۴)، (۱۷:۶۹۵)، (۱۷:۶۹۶)، (۱۷:۶۹۷)، (۱۷:۶۹۸)، (۱۷:۶۹۹)، (۱۷:۷۰۰)، (۱۷:۷۰۱)، (۱۷:۷۰۲)، (۱۷:۷۰۳)، (۱۷:۷۰۴)، (۱۷:۷۰۵)، (۱۷:۷۰۶)، (۱۷:۷۰۷)، (۱۷:۷۰۸)، (۱۷:۷۰۹)، (۱۷:۷۱۰)، (۱۷:۷۱۱)، (۱۷:۷۱۲)، (۱۷:۷۱۳)، (۱۷:۷۱۴)، (۱۷:۷۱۵)، (۱۷:۷۱۶)، (۱۷:۷۱۷)، (۱۷:۷۱۸)، (۱۷:۷۱۹)، (۱۷:۷۲۰)، (۱۷:۷۲۱)، (۱۷:۷۲۲)، (۱۷:۷۲۳)، (۱۷:۷۲۴)، (۱۷:۷۲۵)، (۱۷:۷۲۶)، (۱۷:۷۲۷)، (۱۷:۷۲۸)، (۱۷:۷۲۹)، (۱۷:۷۳۰)، (۱۷:۷۳۱)، (۱۷:۷۳۲)، (۱۷:۷۳۳)، (۱۷:۷۳۴)، (۱۷:۷۳۵)، (۱۷:۷۳۶)، (۱۷:۷۳۷)، (۱۷:۷۳۸)، (۱۷:۷۳۹)، (۱۷:۷۴۰)، (۱۷:۷۴۱)، (۱۷:۷۴۲)، (۱۷:۷۴۳)، (۱۷:۷۴۴)، (۱۷:۷۴۵)، (۱۷:۷۴۶)، (۱۷:۷۴۷)، (۱۷:۷۴۸)، (۱۷:۷۴۹)، (۱۷:۷۵۰)، (۱۷:۷۵۱)، (۱۷:۷۵۲)، (۱۷:۷۵۳)، (۱۷:۷۵۴)، (۱۷:۷۵۵)، (۱۷:۷۵۶)، (۱۷:۷۵۷)، (۱۷:۷۵۸)، (۱۷:۷۵۹)، (۱۷:۷۶۰)، (۱۷:۷۶۱)، (۱۷:۷۶۲)، (۱۷:۷۶۳)، (۱۷:۷۶۴)، (۱۷:۷۶۵)، (۱۷:۷۶۶)، (۱۷:۷۶۷)، (۱۷:۷۶۸)، (۱۷:۷۶۹)، (۱۷:۷۷۰)، (۱۷:۷۷۱)، (۱۷:۷۷۲)، (۱۷:۷۷۳)، (۱۷:۷۷۴)، (۱۷:۷۷۵)، (۱۷:۷۷۶)، (۱۷:۷۷۷)، (۱۷:۷۷۸)، (۱۷:۷۷۹)، (۱۷:۷۸۰)، (۱۷:۷۸۱)، (۱۷:۷۸۲)، (۱۷:۷۸۳)، (۱۷:۷۸۴)، (۱۷:۷۸۵)، (۱۷:۷۸۶)، (۱۷:۷۸۷)، (۱۷:۷۸۸)، (۱۷:۷۸۹)، (۱۷:۷۹۰)، (۱۷:۷۹۱)، (۱۷:۷۹۲)، (۱۷:۷۹۳)، (۱۷:۷۹۴)، (۱۷:۷۹۵)، (۱۷:۷۹۶)، (۱۷:۷۹۷)، (۱۷:۷۹۸)، (۱۷:۷۹۹)، (۱۷:۸۰۰)، (۱۷:۸۰۱)، (۱۷:۸۰۲)، (۱۷:۸۰۳)، (۱۷:۸۰۴)، (۱۷:۸۰۵)، (۱۷:۸۰۶)، (۱۷:۸۰۷)، (۱۷:۸۰۸)، (۱۷:۸۰۹)، (۱۷:۸۱۰)، (۱۷:۸۱۱)، (۱۷:۸۱۲)، (۱۷:۸۱۳)، (۱۷:۸۱۴)، (۱۷:۸۱۵)، (۱۷:۸۱۶)، (۱۷:۸۱۷)، (۱۷:۸۱۸)، (۱۷:۸۱۹)، (۱۷:۸۲۰)، (۱۷:۸۲۱)، (۱۷:۸۲۲)، (۱۷:۸۲۳)، (۱۷:۸۲۴)، (۱۷:۸۲۵)، (۱۷:۸۲۶)، (۱۷:۸۲۷)، (۱۷:۸۲۸)، (۱۷:۸۲۹)، (۱۷:۸۳۰)، (۱۷:۸۳۱)، (۱۷:۸۳۲)، (۱۷:۸۳۳)، (۱۷:۸۳۴)، (۱۷:۸۳۵)، (۱۷:۸۳۶)، (۱۷:۸۳۷)، (۱۷:۸۳۸)، (۱۷:۸۳۹)، (۱۷:۸۴۰)، (۱۷:۸۴۱)، (۱۷:۸۴۲)، (۱۷:۸۴۳)، (۱۷:۸۴۴)، (۱۷:۸۴۵)، (۱۷:۸۴۶)، (۱۷:۸۴۷)، (۱۷:۸۴۸)، (۱۷:۸۴۹)، (۱۷:۸۵۰)، (۱۷:۸۵۱)، (۱۷:۸۵۲)، (۱۷:۸۵۳)، (۱۷:۸۵۴)، (۱۷:۸۵۵)، (۱۷:۸۵۶)، (۱۷:۸۵۷)، (۱۷:۸۵۸)، (۱۷:۸۵۹)، (۱۷:۸۶۰)، (۱۷:۸۶۱)، (۱۷:۸۶۲)، (۱۷:۸۶۳)، (۱۷:۸۶۴)، (۱۷:۸۶۵)، (۱۷:۸۶۶)، (۱۷:۸۶۷)، (۱۷:۸۶۸)، (۱۷:۸۶۹)، (۱۷:۸۷۰)، (۱۷:۸۷۱)، (۱۷:۸۷۲)، (۱۷:۸۷۳)، (۱۷:۸۷۴)، (۱۷:۸۷۵)، (۱۷:۸۷۶)، (۱۷:۸۷۷)، (۱۷:۸۷۸)، (۱۷:۸۷۹)، (۱۷:

ہے تو یہ میری بیٹیاں (نکاح کے لئے) موجود ہیں (سورہ حجر آست اے) بدجنت قوم اس پر بھی راضی نہ ہوئی تو پیغمبر کی زبان پر بڑی حضرت کے ساتھ یہ الفاظ آگئے، لَوْ أَنْ لِي بَكْمٌ قُوَّةً أَوْ أُوْيَ إِلَى رَجْنٍ شَدِيدٍ (۱۱: ۸۰) ترجمہ: "اے کاش، میرے پاس اتنی طاقت ہوتی کہ تمہیں سیدھا کروتا یا کوئی مضبوط سارا ہوتا جس کی پڑا لیتا۔" (سورہ ہود آیت ۸۰) حضرت لوط علیہ السلام کے اس واقعہ کو سامنے رکھئے اور پھر غور فرمائیے کہ پیغمبر کی بات کے ایک ایک لفظ سے بے بی، بے کسی اور مجبوری کس طرح بچک رہی ہے، سوچنے کی بات یہ ہے کہ کیا خدا تعالیٰ اختیارات کا مالک کوئی شخص مسلمانوں کے سامنے یوں اپنے دشمن سے منت سماجت کرنا گوارا کرتا ہے، اور پھر یہ کہ کوئی صاحب اختیار اور صاحب قدرت شخص اپنی بیٹیوں کو یوں بد کرواز اور بد معاش لوگوں کے نکاح میں دینا پسند کرتا ہے؟

ایک نظر سید الاغیاء سرور عالم ﷺ کی حیات طبیۃ پر بھی ڈال کر دیکھئے، مسجد الحرام میں نماز پڑھتے ہے مشرکین نے سجدہ کی حالت میں آپ ﷺ کی پیٹ پر اونٹ کی او جھنڑی رکھ دی حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا نے آکر اپنے بیبا کو اس مشکل سے نجات دلائی، ایک مشرک عقبہ بن ابی عییط نے آپ ﷺ کے گلے میں چادر ڈال کر حقیق سے گلا گھوٹا حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ دوڑ کر آئے اور آپ ﷺ کی جان بچائی، طائف میں مشرکین نے پھر مار کر اس قدر رذخی کر دیا کہ آپ کے نعلین مبارک خون سے تربہ تر ہو گئے اور آپ ﷺ نے بالآخر شر سے باہر ایک بلغ میں پناہ لی، طائف سے واپسی پر مکہ مکہ مظہر میں داخل ہونے کے لئے آپ ﷺ کو ایک مشرک مطمئن بن عدی کی پناہ حاصل کرنا پڑی، مشرکین مکہ کے ظلم و ستم سے بچ کر آکر رات کی تاریکی میں آپ ﷺ کو اپنا گھر بار چھوڑنا پڑا، جنگ احد میں ایک مشرک نے آپ ﷺ کو ایک پھر مارا جس سے آپ نیچے گر گئے اور ایک نچلا دانت نوٹ گیا اسی جنگ میں ایک دوسرے مشرک نے آپ ﷺ کے چڑھے کے چڑھے مبارک پر اس زور سے تلوار ماری کہ خود کی ڈھونڈ کر بیٹاں چڑے کے اندر دھنٹ گئیں بعد میں صحابہ کرام نے نکلا، حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا پر بد کاری کا بہتان لگایا گیا آپ ﷺ چالیس دن تک شدید پریشانی میں بیٹا رہے حتیٰ کہ بذریعہ وحی حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی براءت نازل کی گئی، آپ ﷺ پندرہ سو مسلمانوں کے ساتھ مدینہ سے عمرو اواکرنے کے لئے نکلے مشرکین مکہ نے آپ ﷺ کو راستے میں روک دیا آپ عمرہ ادا نہ کر سکے، بعض مشرکوں نے آپ ﷺ کو دو مرتبہ دھوکہ دے کر تبلیغ اسلام کے بھانے جلیل التقدیر محلہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین (جن کی مجموعی تعداد ستر سے اسی تک بنتی ہے) کو لے جا کر شہید کر دیا جس سے آپ کو شدید صدمہ پہنچا۔

سیرت طبیۃ کے ان تمام واقعات کو سامنے رکھا جائے تو ہمارے سامنے ایک ایسے انسان کی تصوری آتی ہے جو پیغمبر ہونے کے پلے جوں قانونِ الہی اور مشیتِ ایزوی کے سامنے بے بی، بے کسی اور لاچار نظر آتا ہے، مولانا الطاف حسین حلال ﷺ نے کتاب و سنت کے اس موقف کی بڑی تھیک تھیک ترجیحی درج ذیل

اعمار میں کی ہے۔

جہاں دار مغلوب و مقمور ہیں وال نبی اور صدیق مجبوہ ہیں وال نہ پر شش ہے رحباں و اخبار کی وال نہ پروا۔ یہ ارا و احرار کی وال اب ایک طرف بزرگوں اور اولیاء کرام کے عقائد اور ان منسوخ واقعات سامنے رکھئے اور دوسری طرف قرآنی تعلیمات اور قرآن مجید میں بیان کئے گئے انبیاء کرام نام السلام کے واقعات کو سامنے رکھئے دونوں کے مقابل سے جو نتیجہ لکھتا ہے وہ یہ کہ یا تو کتاب و ست کی تعلیمات اور انبیاء کرام علیم السلام کے واقعات بعض قسم اور کہانیاں ہیں جن کا حقیقت سے دور کا بھی داسطہ نہیں یا پھر بزرگوں اور اولیاء کرام کے عقائد اور ان سے منسوب واقعات سراسر جھوٹ اور سن گھڑت ہیں، ان دونوں صورتوں میں سے جس کا جو جی چاہے راست اختیار کر لے، الہ ایمان کے لئے تو صرف ایک ہی راستہ ہے۔ ﴿رَبَّنَا أَمْنًا بِمَا أَنْزَلْتَ وَأَبْعَثْنَا الرَّسُولَ فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّهِيدِينَ﴾ ترجمہ: اے ہمارے پروردگار! جو فریمان تو نے نازل کیا ہے ہم نے اسے مان لیا اور رسول کی ہیریوی کی ہمارا نام گواہی دینے والوں میں لکھ لے۔ (سورہ آل عمران آیت ۵۳)

دوسری دلیل اور اس کا تجزیہ:

بعض لوگ یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ رہگان دین اور اولیاء کرام اللہ کے ہاں بلند مرتبہ رکھتے ہیں، اللہ تعالیٰ کے محبوب اور پیارے ہوتے ہیں اس لئے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ بلند و برتر تک رسائی حاصل کرنے کے لئے اولیاء کرام اور بزرگوں کا وسیلہ یا واسطہ پکڑنا بہت ضروری ہے کما جاتا ہے کہ جس طرح دنیا میں کسی افرادی تک درخواست پہنچانے کے لئے مختلف سفارشوں کی ضرورت پڑتی ہے اسی طرح اللہ تعالیٰ کی جانب میں اپنی حاجت پیش کرنے کے لئے وسیلہ پکڑنا ضروری ہے اگر کوئی شخص بلا وسیلہ اپنی حاجت پیش کرے گا تو وہ اسی طرح ناکام و نامراد رہے گا جس طرح افرادی کو بلاسفارش پیش کی گئی درخواست بے نسل و مرام رہتی ہے، قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے اس عقیدہ کا ذکر درج ذیل الفاظ میں کیا ہے۔ ﴿وَالَّذِينَ اتَّحَدُوا مِنْ ذُونِهِ أَوْلَيَاءَ مَا نَعْدَهُمْ إِلَّا لِيُقْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفِي﴾ (۳:۳۹)

ترجمہ: ”وہ لوگ جنہوں نے اللہ تعالیٰ کے سوا دوسروں کو اپنا سرپرست بنا رکھا ہے (وہ اپنے اس فعل کی توجیہ یہ کرتے ہیں کہ) ہم تو ان کی عبادت صرف اس لئے کرتے ہیں تاکہ وہ اللہ تعالیٰ تک ہماری رسائی کرادیں۔ (سورہ زمر، آیت ۳)

شیخ عبد القادر جیلانی محدث سے منسوب درج ذیل اقتباس اسی عقیدے کی ترجمانی کرتا ہے ”جب

بھی اللہ تعالیٰ سے کوئی چیز مانگو میرے ویلے سے مانگو تاکہ مراد پوری ہو اور فرمایا کہ جو کسی مصیبت میں میرے ویلے سے مدد ہاے، اس کی مصیبت دور ہو، اور جو کسی محنت میں میرا نام لے کر پکارے اسے کشلوگی حاصل ہو، جو میرے ویلے سے اپنی مرادیں پیش کرے تو پوری ہوں۔<sup>(۱)</sup> چنانچہ شیخ کے عقیدت مدن ان الفاظ سے دھماکتے ہیں۔ ﴿إِنَّهُ بِحَرْفَةِ غَوْنَثِ الْقَلْنَيْنِ إِذْضِ حَاجَتِنِ﴾ (یعنی اے اللہ دونوں جہانوں کے فریاد رس، عبد القادر جیلانی) کے صدقے میری حاجت پوری فرمایا جتاب احمد رضا خلی برسیوی فرماتے ہیں ”اویاء سے مد مانگنا انہیں پکارنا ان کے ساتھ تو سل کرنا امر مشروع اور شنی مرغوب ہے جس کا انکار نہ کرے گا مگر ہشت دھرم یاد شمن النصف۔“<sup>(۲)</sup>

ویلے پکڑنے کے سلسلہ میں حضرت جیند بغدادی کا درج ذیل واقعہ بھی قابل ذکر ہے کہ ایک مرتبہ حضرت جیند بغدادی ﷺ یا اللہ کہہ کر دریا عبور کر گئے لیکن مرید سے کہا کہ یا جیند یا جیند کہ کر چلا آ، پھر شیطان لعین نے اس (مرید) کے دل میں وسوسة ڈالا کیوں نہ میں بھی یا اللہ کہوں جیسا کہ پیر صاحب کہتے ہیں یا اللہ کہنے کی دیر تھی کہ ڈوبنے لگا پھر جیند کو پکارا جیند نے کہا ”وہی کہہ یا جیند یا جیند“ جب پار لگا تو پوچھا ”حضرت! یہ کیا بات ہے؟“ فرمایا ”اے نواں! ابھی تو جیند تک تو پہنچا نہیں اللہ تعالیٰ تک رسائی کی ہوں ہے۔“ اللہ تعالیٰ کی پار گاہ تک رسائی حاصل کرنے کے لئے بزرگان دین لور اولیاء کرام کا ویلے اور واسطہ پکڑنے کا عقیدہ صحیح ہے یا غلط، یہ دیکھنے کے لئے ہم کتاب و سنت کی طرف رجوع کریں گے تاکہ معلوم کریں کہ شریعت کی عدالت اس بارے میں کیا فیصلہ کرتی ہے، پلے قرآن مجید کی چند آیات ملاحظہ ہوں۔

۱- وَقَالَ رَبُّكُمْ اذْغُونِي أَسْتَجِنْ لَكُمْ (۶۰:۴۰)

ترجمہ: تمہارا رب کھٹا ہے مجھے پکارو میں تمہاری دعائیں قبول کروں گا۔ (سورہ مومن آیت ۴۰)

۲- وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادٍ عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَاعِيَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ۔ (۱۸۶:۲)

ترجمہ: اے نبی، میرے بندے اگر تم سے میرے متعلق پوچھیں تو انہیں بتاؤ کہ میں ان سے قریب ہی ہوں پکارنے والا جب مجھے پکارتا ہے تو میں اس کی پکار کا جواب دیتا ہوں۔ (سورہ بقرہ، آیت ۱۸۶)

۳- إِنَّ رَبِّيَ قَرِيبٌ مُجِيبٌ ۝ (۶۱:۱۱)

ترجمہ: میرا رب قریب بھی ہے اور جواب دینے والا بھی۔ (سورہ ہود آیت ۶)

نمکورہ بلا آئتوں سے درج ذیل باتیں معلوم ہوتی ہیں۔

اول۔ اللہ تعالیٰ بلا استثناء اپنے تمام بندوں، نیکوکار ہوں یا گنہ گار، پریزگار ہوں یا خطکار، عالم ہوں یا جاہل، مرشد ہوں یا مرید، امیر ہوں یا غریب، مرد ہوں یا عورت، سب کو یہ حکم دے رہا ہے کہ تم مجھے بردا راست پکارو مجھ ہی سے اپنی حاجتیں اور مرادیں طلب کرو مجھ ہی سے دعائیں اور فریادیں کرو۔

ثانیاً۔ اللہ تعالیٰ اپنے تمام بندوں کے بالکل قریب ہے (اپنے علم اور قدرت کے ساتھ) لہذا ہر شخص خود حاجت کے حضور اپنی درخواستیں اور حاجتیں پیش کر سکتا ہے اس سے اپنا غم اور دکھرا بیان کر سکتا ہے چاہے تورات کی تاریکیوں میں، چاہے تو دن کے اجالوں میں، چاہے تو بند کروں کی تباہیوں میں، چاہے تو مجھ عام میں، چاہے تو حضرت میں، چاہے تو سفر میں، چاہے تو جنگلوں میں، چاہے تو سحراؤں میں، چاہے تو مندوں میں، چاہے تو فضاوں میں، جب چاہے جمل چاہے اسے پکار سکتا ہے، اس سے بات چیت کر سکتا ہے کہ وہ ہر شخص کی رگ گروں سے بھی زیادہ قریب ہے۔

ثالثاً۔ اللہ تعالیٰ اپنے تمام بندوں کی دعائیں اور فریادوں کا جواب کسی وسیلہ یا واسطہ کے بغیر خود دیتا ہے، غور فرمائیے جو حاکم وقت رعلیا کی درخواستیں خود وصول کرنے کے لئے چوبیں کھنتے اپنا دربار عام کھلا رکھتا ہو اور ان پر فیصلے بھی خود ہی صادر فرماتا ہو اس کے حضور درخواستیں پیش کرنے کے لئے ویلے اور واسطہ تلاش کرنا سراسر جہالت نہیں تو اور کیا ہے؟

رسولِ اکرم ﷺ سے احادیث میں جتنی بھی دعائیں مردی ہیں ان میں سے کوئی ایک ضعیف سے ضعیف حدیث بھی ایسی نہیں ملتی جس میں آپ ﷺ نے اللہ سے کوئی حاجت طلب کرتے ہوئے یا دعا مانگتے ہوئے انبیاء کرام حضرت ابراہیم علیہ السلام، حضرت اسماعیل علیہ السلام، حضرت موسیٰ علیہ السلام یا حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو وسیلہ یا واسطہ بنایا ہو اسی طرح آپ ﷺ کی وفات کے بعد صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین سے بھی کوئی ایسی روایت یا واقعہ ثابت نہیں جس میں صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے دعا مانگتے ہوئے سید الانبیاء سرور عالم ﷺ کو وسیلہ یا واسطہ بنایا ہو اگر وسیلہ یا واسطہ پکڑنا جائز نہیں ہوتا صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے لئے رسول اکرم ﷺ سے بڑھ کر افضل اور اعلیٰ وسیلہ کوئی کوئی نہیں ہو سکتا تھا جس کام کو رسول اللہ اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے اختیار نہیں فرمایا آج اسے اختیار کرنے کا جواز کیسے پیدا کیا جا سکتا ہے؟

اللہ تعالیٰ کے حضور رسائی حاصل کرنے کے لئے وسیلہ اور واسطہ تلاش کرنے کی جو دنیاوی مہلیں دی جاتی ہیں آئیے لمحہ بھر کے لئے ان پر بھی غور کر لیں اور یہ دیکھیں کہ ان میں کمال تک صداقت ہے؟

دنیا میں کسی بھی افری بلائک رسائی حاصل کرنے کے لئے وسیلہ اور واسطہ کی ضرورت درج ذیل

وجوہات کی بناء پر ہو سکتی ہے۔

۱۔ افران بالا کے دروازوں پر ہمیشہ درب ان بیٹھتے ہیں جو تمام درخواست گذاروں کو اندر نہیں جانے دیتے اگر کوئی افسر بالا کا مقرب اور عزیز ساتھ ہو تو یہ رکاوٹ فوراً دور ہو جاتی ہے لہذا وسیلہ اور واسطے مطلوب ہوتا ہے۔

۲۔ متعلقہ افسر اگر سائل کے ذاتی حالات اور معاملات سے آگاہ نہ ہو تب بھی ویلے اور واسطے کی ضرورت پڑتی ہے تاکہ متعلقہ افسر کو مطلوبہ معلومات فراہم کی جاسکیں جن پر وہ اختلو کر سکے۔

۳۔ اگر افسر بالا بے رحم، بے انصاف، اور ظالم طبیعت کا مالک ہو تب بھی ویلے اور واسطے کی ضرورت محسوس کی جاتی ہے کیمیں خود سائل ہی بے انصافی اور ظلم کا شکار نہ ہو جائے۔

۴۔ اگر افسر بالا سے ناجائز مراعات اور مخالفات کا حصول مطلوب ہو (مثلاً رشوت دے کر یا کسی قریبی رشتہ دار والدین، بیوی، یا لواد وغیرہ کا دباؤ ڈلوا کر مفاد حاصل کرنا ہو) تب بھی ویلے اور واسطے کی ضرورت محسوس کی جاتی ہے۔

یہ ہیں وہ مختلف صورتیں جن میں دنیاوی واسطہوں اور وسیلیوں کی ضرورت محسوس کی جاتی ہے ان تمام نکات کو ذہن میں رکھئے اور پھر سوچنے کیا واقعی اللہ تعالیٰ کے ہاں درب ان مقرر ہیں کہ اگر کوئی عام آدمی درخواست پیش کرنا چاہے تو اسے مشکل پیش آئے اور اگر اس کے مقرب اور محبوب آئیں تو ان کے لئے اون عالم ہو؟ کیا واقعی اللہ تعالیٰ بھی دنیاوی افسروں کی طرح اپنی تخلیق کے حالات اور معاملات سے لامع ہے جنیں جانے کے لئے اسے ویلے یا واسطے کی ضرورت ہو؟ کیا اللہ تعالیٰ کے بارے میں ہمارا عقیدہ یہی ہے کہ وہ ظلم بے انصافی اور بے رحمی کا مرکب ہو سکتا ہے؟ کیا اللہ تعالیٰ کے بارے میں ہمارا ایمان یہی ہے کہ دنیاوی عدالتوں کی طرح اس کے دربار میں بھی رشوت یا واسطے اور ویلے کے دباؤ سے ناجائز مراعات اور مخالفات کا حصول ممکن ہے؟ اگر ان سارے سوالوں کا جواب "ہاں" میں ہے تو پھر قرآن مجید اور حدیث شریف میں اللہ سبحانہ تعالیٰ کے بارے میں بتائی گئی ساری صفات مثلاً، رحم، رحیم، کریم، روف، دود، سمیح، بصیر، علیم، قادر، خبیر، مقطع وغیرہ کا مطلقاً انکار کر دیجئے اور پھر یہ بھی تسلیم کر لیجئے کہ جو ظلم و ستم، اندر ہر نگری اور جنگل کا قانون اس دنیا میں رائج ہے (معاذ اللہ) اللہ تعالیٰ کے ہاں بھی وہی قانون رائج ہے اور اگر ان سوالوں کا جواب نعمی میں ہے (اور واقعی نعمی میں ہے) تو پھر سوچنے کی بات یہ ہے کہ مذکورہ بالا اسباب کے علاوہ آخر وہ کوئی سبب ہے جس کے لئے ویلے اور واسطے کی ضرورت ہے؟

ہم اس مسئلے کو ایک مثال سے واضح کرنا چاہیں گے، غور فرمائیے اگر کوئی حاجتمند پچاس یا سو میل دور اپنے گھر بیٹھے کسی افسر مجاز کو اپنی پریشانی اور مصیبت سے آگاہ کرنا چاہے تو کیا ایسا کر سکتا ہے؟ ہرگز

نہیں" سائل اور مسئول دونوں ہی واسطے اور ویلے کے محتاج ہیں فرض صحیح سائل کی درخواست کسی طرح افسر محاذ تک پہنچا دی گئی کیا اب وہ افسر اس بات کی قدرت رکھتا ہے کہ سائل کے بیان کردہ حالات کی اپنے ذاتی علم کی بنا پر تصدیق یا تردید کر سکے؟ ہرگز نہیں انسان کا علم اس قدر محدود ہے کہ وہ کسی کے صحیح حالات جانے کے لئے قابل اعتماد اور شفہ گواہوں کا محتاج ہے فرض صحیح افسر بلا اپنی انتہائی ذہانت اور فراست کے سبب خود ہی حقائق کی تسلیک پہنچ جاتا ہے تو کیا وہ اس بات پر قادر ہے کہ اپنے دفتر میں بیٹھے بھائے پچاہ یا سو میل دور بیٹھے ہوئے سائل کی مشکل آسان کر دے؟ ہرگز نہیں بلکہ ایسا کرنے کے لئے بھی اسے ویلے اور واسطے کی ضرورت ہے گویا سائل سوال کرنے کے لئے ویلے کا محتاج ہے اور افسر محاذ مد کرنے کے لئے واسطے اور ویلے کا محتاج ہے کیا وہ بات ہے جو اللہ کشم نے قرآن مجید میں یوں ارشاد فرمائی۔ ﴿صَعْفَ الظَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ﴾ ترجمہ - مد چاہنے والے بھی کمزور اور جن سے مد چاہی جاتی ہے وہ بھی کمزور (سورہ حج آیت ۲۷) اس کے برعکس اللہ تعالیٰ کی صفات اختیارات اور قدرت کاملہ کا حال تو یہ ہے کہ ساتوں زمینوں کے بیچ پتھر کے اندر موجود چھوٹی سی چیزوں کی پکار بھی سن رہا ہے اس کے حالات کا پورا علم رکھتا ہے اور کہوں میل دور بیٹھے ٹھائے کسی ویلے اور واسطے کے بغیر اس کی ساری ضرورتیں اور حاجتیں بھی پوری کر رہا ہے، پھر آخر اللہ تعالیٰ کی صفات اور قدرت کے ساتھ انسانوں کی صفات اور قدرت کو کوئی نسبت ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لئے دنیاوی مثالیں دی جائیں اور ویلے یا واسطے کا جواز ثابت کیا جائے؟

حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے معاملے میں تمام دنیاوی مثالیں محض شیطانی فریب ہیں، وسیع قدر توں اور لامحدود صفات کے مالک اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی ذات پا برکات کے معاملات کو انتہائی محدود قلیل اور عارضی اختیارات کے مالک انسانوں کے معاملات پر محمول کرنا اور اللہ تعالیٰ کی ذات کے لئے افران بالا کی مثالیں دینا اللہ کی جانب میں بہت بڑی توہین اور گستاخی ہے جس سے خود اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو ان الفاظ میں منع فرمایا ہے فلا تَصْرِيبُوا بِاللَّهِ الْأَمَّاَلَ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنَّمَا لَـا تَعْلَمُونَ ترجمہ - لوگو! اللہ تعالیٰ کے لئے مثالیں نہ دو بے شک اللہ تعالیٰ ہر چیز جانتا ہے اور تم نہیں جانتے۔ (سورہ مخل آیت ۶۸)

پس حاصل کلام یہ ہے کہ نہ تو کتاب و سنت کی رو سے ویلے اور واسطے پکڑنا جائز ہے نہ ہی عقل انسانی اس کی تائید کرتی ہے۔ فَسُبْحَانَ اللَّهِ وَتَعَالَى عَمَّا يُشَرِّكُونَ ترجمہ "پس اللہ تعالیٰ پاک اور بالاتر ہے اس شرک سے جو لوگ کرتے ہیں"۔ (سورہ قصص، آیت ۶۸)

## یہ سری دلیل اور اس کا تجربیہ

بعض لوگ یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ اولیاء کرام چونکہ اللہ تعالیٰ کے ہاں بڑے بلند مرتبہ اور مقرب ووتے ہیں لہذا ان کا اللہ کے ہاں بڑا اثر و رسوخ ہے اگر نذر نیاز دے کر انہیں خوش کر لیا جائے تو وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں ہماری سفارش کر کے ہمیں بخشوالیں گے، اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں اس عقیدے کا اظہار عن الفاظ میں کیا ہے۔

﴿وَيَقْبَدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَصْرُهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هُؤُلَاءِ شَفَاعَاؤُنَا﴾

عند اللہ ۱۸: ۱۰ (۱۸)

ترجمہ: "یہ لوگ اللہ تعالیٰ کے سوا ان کی عبادت کرتے ہیں جو نہ ان کو نقصان پہنچا سکتے ہیں نہ فرع اور کہتے ہیں کہ یہ اللہ تعالیٰ کے ہاں ہمارے سفارشی ہیں۔" (سورہ یوس آیت ۱۸)

ایک بزرگ جناب ظلیل برکاتی صاحب نے اس عقیدے کا اظہار ان الفاظ میں کیا ہے "بے شک اولیاء اور فقہاء اپنے پیروکاروں کی شفاعت کرتے ہیں اور ان کی تمہانی کرتے ہیں جب ان کی روح نکلتی ہے، جب مذکور نکیر ان سے سوال کرتے ہیں، جب ان کا حشر ہوتا ہے، جب ان کا نامہ اعمال کھلتا ہے، جب ان سے حساب لیا جاتا ہے، جب ان کے عمل ملتے ہیں، جب وہ پل صرطاط پر چلتے ہیں، ہر وقت ہر حال میں ان کی تمہانی کرتے ہیں، کسی جگہ ان سے غافل نہیں ہوتے۔" (۱)

شفاعت کے سلسلے میں شیخ عبد القادر جیلانی رحمہ اللہ تعالیٰ کا ایک واقعہ قارئین کی دلچسپی کے لئے ہم یہاں نقل کر رہے ہیں جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ بعض لوگوں کے نزدیک اولیاء کرام کس قدر صاحب اختیار اور صاحب شفاعت ہوتے ہیں واقعہ درج ذیل ہے۔

"جب شیخ عبد القادر جیلانی رحمہ اللہ جہاں قلنی سے عالم جادوی میں تشریف لے گئے تو ایک بزرگ کو خواب میں بتایا کہ مذکور نکیر نے جب مجھ سے من رُیْسٌ ک؟ (یعنی تمرا رب کون ہے) پوچھا تو میں نے کہا اسلامی طریقہ یہ ہے کہ پہلے سلام اور مصافحہ کرتے ہیں چنانچہ فرشتوں نے ناوم ہو کر مصافحہ کیا تو شیخ عبد القادر جیلانی رحمہ اللہ نے ہاتھ مضبوطی سے کپڑے لئے اور کہا کہ جخلیق آدم کے وقت تم نے آتے جعل فیہا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا» ترجمہ۔ "کیا تو پیدا کرتا ہے اسے جو زمین میں فال بپڑکرے" کہہ کر اپنے علم کو اللہ تعالیٰ کے علم سے زیادہ سمجھنے کی گستاخی کیوں کی نیز تمام بني آدم کی طرف فلو اور خوں ریزی کی نسبت کیوں کی؟ تم میرے ان سوالوں کا جواب دو گے تو چھوڑوں گا ورنہ نہیں، مذکور نکیر ہکا بکا ایک دوسرے کا منہ سنتے گئے اپنے آپ کو چھڑانے کی کوشش کی مگر اس دلاور پیکائے

میدان جبروت اور غواٹ بھر لادھوت کے سامنے قوتِ ملکوٰتی کیا کام آئی، مجبوراً فرشتوں نے عرض کیا حضور ای پات سارے فرشتوں نے کسی تھی لذما آپ ہمیں چھوڑیں تاک بلقی فرشتوں سے پوچھ کر جواب دیں حضرت غوث الشفیعین رحمہ اللہ نے ایک فرشتے کو چھوڑا دوسرے کو پکڑ کھا، فرشتے نے جا کر سارا حل بیان کیا تو سب فرشتے اس سوال کے جواب سے عاجز رہ گئے تب باری تعالیٰ کی طرف سے حکم ہوا کہ میرے محبوب کی خدمت میں حاضر ہو کر اپنی خطہ معاف کراو، جب تک وہ معاف نہ کرے گا رہائی نہ ہو گی، چنانچہ تمام فرشتے محبوب سبحانی رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر ہو کر عذر خواہ ہوئے، حضرت صہیت (یعنی اللہ تعالیٰ) کی طرف سے بھی شفاعت کا اشارہ ہوا، اس وقت حضرت غوث اعظم نے جانب باری تعالیٰ میں عرض کی اے خالق کُل! رَبِّ أَكْبَر! اپنے رحم و کرم سے میرے مریدین کو بخش دے اور ان کو منکر تکمیر کے سوالوں سے بری فرمادے تو میں ان فرشتوں کا قصور معاف کرتا ہوں، فرمانِ الٰہی پہنچا کہ میرے محبوب! میں نے تیری دعا قبول کی فرشتوں کو معاف کر، تب جانب غوث اعظم نے فرشتوں کو چھوڑا اور وہ عالمِ ملکوٰت کو چلے گئے<sup>(۱)</sup> (ملحضاً)

غور فرمائیے اس ایک واقعہ میں اولیاء کرام کے بالغتیار ہونے، اولیاء کرام کا وسیلہ پکڑنے اور اولیاء کرام کو اللہ تعالیٰ کے ہاں سفارشی بنانے کے عقیدے کی کس قدر بھرپور ترجمانی کی گئی ہے اس واقعہ سے پتہ چلتا ہے کہ اولیاء کرام جب چاہیں سفارش کر کے اللہ تعالیٰ سے بخشواستہ ہیں اور اللہ تعالیٰ کو ان کی سفارش کے بر عکس مجال انکار نہیں، بلکہ اس واقعے سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ اولیاء کرام، اللہ تعالیٰ کو سفارش رہانے سر مجبور بھی کر سکتے ہیں۔

سفارش مانے پر بیوہ اپنی رئے یہں۔  
آئیے ایک نظر قرآنی تعلیمات پر ڈال کر دیکھیں کیا اللہ تعالیٰ کے حضور اس نوعیت کی سفارش ممکن ہے یا نہیں؟ سفارش سے متعلق چند قرآنی آیات درج ذیل ہیں۔

١- مَنْ ذَالِّي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا يَا ذَلِّي (٢٥٥: ٢)

ترجیح: ”کوئن“ سے جو اس کی جناب میں اس کی اجازت کے بغیر سفارش کر سکے۔ (سورہ بقرہ آیت ۲۵۵)

٢- وَ لَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ أَرْتَضَى (٢٨:٢١)

ترجمہ: ”وہ فرشتے کسی کے حق میں سفارش نہیں کرتے سوائے اس کے جس کے حق میں سفارش سننے پر  
اللہ تعالیٰ راضی ہو۔“ (سورہ انبیاء آیت ۲۸)

۱- تحفہ المجالس از حضرت ریاض احمد گوہر شاہی صفحہ ۸ تا ۱۱ بحوالہ گلستان ادیباء  
اس مضمون کی چند دوسری آیات درج ذیل ہیں (۲۸:۲)، (۲۳:۲)، (۲۵:۲) (۳۸:۲۷)

۱۔ قلنَ اللہُ الشَّفَا عَنْ جَمِيعِهِ (۴۴:۳۹)

درجہ: "کو سفارش ساری کی ساری اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے" (سورہ زمر، آیت ۳۲) ان آیات میں اللہ تعالیٰ کے حضور سفارش کی جو حدود و قیود بیان کی گئی ہیں وہ یہ ہیں۔  
ولأ - سفارش صرف وہی شخص کر سکے گا جسے اللہ تعالیٰ سفارش کرنے پسند فرمائے گا۔  
ماہیا - سفارش صرف اسی شخص کے حق میں ہو سکے گی جس کے لئے اللہ تعالیٰ سفارش کرنے پسند فرمائے گا۔  
الثا - سفارش کی اجازت دینے یا نہ دینے، قبول کرنے یا نہ کرنے کا سارا اختیار صرف اللہ تعالیٰ کے پاس ہے۔

قرآن مجید کی ان مقرر کردہ حدود میں رہتے ہوئے قیامت کے دن انبیاء و صلیمان، اللہ تعالیٰ سے سفارش کرنے کی اجازت کیسے حاصل کریں گے اور پھر سفارش کرنے کا طریقہ کیا ہو گا اس کا اندازہ بخاری مسلم میں دی گئی طویل حدیث شفاعت سے کیا جاسکتا ہے جس میں رسول اکرم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں قیامت کے روز لوگ باری باری حضرت آدم علیہ السلام، نوح علیہ السلام، ابراہیم علیہ السلام، موئی علیہ السلام اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوں گے کہ اللہ تعالیٰ کے حضور ہماری سفارش کی وجہ پر لیکن سب انبیاء کرام اپنی اپنی معمومی لغزشوں کو یاد کر کے اللہ تعالیٰ سے خوف محسوس کرتے ہوئے سفارش کرنے سے معدور ت کر دیں گے بالآخر لوگ رسول اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوں گے تب پ "اللہ تعالیٰ سے حاضری کی اجازت طلب کریں گے اجازت ملنے پر اللہ تعالیٰ کے حضور سجدہ میں گر زیں گے اور اس وقت تک سجدے میں پڑے رہیں گے جب تک اللہ تعالیٰ چاہے گا تب اللہ تعالیٰ ارشاد دے گا "اے محمد ﷺ! سر اخحاو سفارش کو تمہاری سفارش سنی جائے گی۔" چنانچہ رسول اکرم ﷺ دعیے اللہ تعالیٰ کی حمد و شکر کریں گے اور اس کے بعد اللہ تعالیٰ کی مقرر کردہ حد کے اندر سفارش کریں گے جو بول ہو گی (ملخص لاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۵۰) تاب و سبت میں جائز سفارش کی جو حدود و قیود بیان کی گئی ہیں میر آن مجید میں انبیاء کرام کے دینے گئے واقعات ان کی تائید اور تصدیق کرتے ہیں ہم یہاں مثل کے طور صرف ایک چیز بھر حضرت نوح علیہ السلام کا واقعہ بیان کرنا چاہتے ہیں حضرت نوح علیہ السلام ساڑھے نو ذسل تک منصب رسالت کے فرائض انجام دیتے رہے قوم پر جب اللہ تعالیٰ کی طرف سے عذاب آیا تو ہمیں کا مشرک بیٹا بھی ڈوبنے والوں میں شامل تھا جسے دیکھ کر یقیناً بوڑھے باپ کا کلیجہ کٹا ہوا گا چنانچہ اللہ تعالیٰ رب العزت کی بارگاہ میں سفارش کے لئے ہاتھ پھیلا کر عرض کیا:

(إِنَّ أَبْنَىٰ مِنْ أَهْلِنَّ وَ إِنَّ وَعْدَكَ الْحَقُّ وَ أَنْتَ أَخْكَمُ الْحَاكِمِينَ ۝) (۱۱: ۴۵)

ترجمہ: "اے رب! میرا بینا میرے گھر والوں میں سے ہے اور تیرا وعدہ سچا ہے تو سب حاکموں سے بڑھ کر حاکم ہے۔ (سورہ ہود آیت ۲۵)

﴿فَلَا تَسْنَلْ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أَعْظُمُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ﴾

(۴۶:۱۱)

ترجمہ: "اے نوح! جس بلت کی تو حقیقت نہیں جانتا اس کی مجھ سے درخواست نہ کر، میں تجھے نصیحت کرتا ہوں کہ اپنے آپ کو جالبوں کی طرح نہ بنالے۔" (سورہ ہود آیت ۳۶) اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس تنیسہ پر حضرت نوح علیہ السلام اپنے لخت جگر کا صدمہ تو بھول ہی گئے اپنی فکر لاحت ہو گئی چنانچہ فوراً عرض پر دواز ہوئے۔

﴿رَبَّ إِنِّي أَغُوذُ بِكَ أَنْ أَسْتَلِكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَ إِلَّا تَعْفُرْ لِي وَ تَرْحِمْنِي أَنْ كُنْ مِنَ الْحَامِرِينَ﴾ (۴۷:۱۱)

ترجمہ: "اے میرے رب میں تیری پناہ مانگتا ہوں اس سے کہ وہ چیز تجھ سے مانگوں جس کا مجھے علم نہیں اگر تو نے مجھے معاف نہ کیا اور رحم نہ فرمایا تو میں برباد ہو جاؤں گا۔" (سورہ ہود آیت ۷۷) یوں ایک جلیل القدر پیغمبر کی اپنے بیٹے کے حق میں کی گئی سفارش پارگاہ ایزدی سے روکر دی گئی اور پیغمبر زادہ اپنے شرک کی وجہ سے عذاب میں بتلا ہو کر رہا۔

کتاب و سنت کی تعلیمات جان لینے کے باوجود اگر کوئی شخص یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ ہم فلاں حضرت صاحب یا پیر صاحب کے نام کی نذر نیاز دیتے ہیں لذدا وہ ہمیں قیامت کے روز سفارش کر کے بخشوانیں ہیں تو اس کا انعام اس شخص سے مختلف کیسے ہو سکتا ہے جو اپنا کوئی جرم بخشوانے کے لئے حکومت کے کسی کارندے کو بادشاہ سلامت کے پاس اپنا سفارشی بنا کر بھیجنा چاہے جبکہ وہ کارندہ خود حاکم وقت کے جاہ و جلال سے تھر تھر کاٹپ رہا ہو اور سفارش کرنے سے بار بار معدودت کر رہا ہو لیکن مجرم شخص یہی کہتا چلا جائے کہ حضور بادشاہ سلامت کے وربار میں آپ ہی ہمارے سفارشی اور حماقی ہیں آپ ہی ہمارا وسیلہ اور واسطہ ہیں۔ تو کیا ایسے مجرم کی واقعی سفارش ہو جائے گی یا وہ خود اپنی حملات اور نماذل کے ہاتھوں تباہ و برباد ہو گا؟

﴿لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَإِنِّي نَوْفَكُونَ﴾ (۳:۳۵)

ترجمہ: "اس کے سوا کوئی اللہ نہیں آخر تم کہاں سے دھوکا کھا رہے ہو۔" (سورہ فاطر، آیت نمبر ۳)

## اسباب شرک

یوں تو نہ معلوم ایلیس کرن کرن اور کیسے کیسے دیدہ و نادیدہ طریقوں سے شب و روز اس شجرہ خیشہ "شرک" کی آبیاری میں مصروف ہے، اور نہ معلوم جاہل عوام کے ساتھ ساتھ بظاہر کتنے نیک سیرت درویش، پاک طینت بزرگان دین، صاحب کشف و کرامت اولیاء عظام، تربجان شریعت علماء کرام، ملک و قوم کے سیاسی نجات دندگان اور خلوم اسلام حکمران بھی حضرت ایلیس کے قدم بعدم اس "حکارخیر" میں شرکت فرمائے ہیں۔

بقول حضرت عبداللہ بن مبارک رحمہ اللہ -

فَهُلْ أَفْسَدَ الدِّينَ إِلَّا الْمُلُوكُ وَأَخْتَارُ سَنَوٍ وَرُهْبَانٌ

ترجمہ۔ "کیا دین بکار نے والوں میں ہادشاہوں، علماء سوء اور درویشوں کے علاوہ کوئی اور بھی ہے؟"

اس لئے ایسے اسباب و عوامل کا تھیک تھیک شمار کرنا تو مشکل ہے تاہم جو ہمارے معاشرے میں شرک کی ترویج کا باعث بن رہے ہیں ہمارے نزدیک شرک کے روز افرزوں پھیلاؤ کے مختلف اسباب میں سے اتم ترین اسباب درج ذیل ہیں۔ (۱) جمالت، (۲) ہمارے صنم کدے (تقلیی ادارے)، (۳) دین خانقاہی (۴) فلسفہ وحدت الوجود، وحدت الشہود اور حلول (۵) بر صیرہ ہندوپاک کا قدم ترین مذہب، ہندو مت۔ (۶) حکمران طبقہ

### ۱۔ جمالت

کتاب و سنت سے لا علی وہ سب سے بڑا سبب ہے جو شرک کے پھلنے پھونے کا باعث بن رہا ہے، اسی جمالت کے نتیجے میں انسان آباء و اجداد اور رسم و رواج کی اندر ہی تقلید کا اسیر ہوتا ہے اسی جمالت کے نتیجے میں انسان ضعف عقیدہ کا شکار ہوتا ہے اسی جمالت کے نتیجے میں انسان بزرگان دین اور اولیاء کرام سے عقیدت میں غلو کا طرز عمل اختیار کرتا ہے درج ذیل واقعہات اسی جمالت کے چند کرشنے

سو ہفت رام روڈ لاہور میں تجاوزات پر جو تیر چل رہا ہے اس کی زد سے بچنے کے لئے میو ہسپتال کے پیوگیک ایک میڈیکل سٹور کے پنځے مالک نے اپنے سٹور کے بیت الخلاء پر رات کے اندر ہیرے میں "شہزاد اللہ" کے نام سے ایک فرضی مزار بنا دا لا اس مزار پر دن بھر سینکڑوں افراد جمع ہوئے جو مزار کا دیدار

کرتے اور دعائیں مانگتے رہے۔<sup>(۱)</sup>

۲۔ "اختلاف امت کا الیتہ" کے مصنف حکیم فیض عالم صدیقی صاحب لکھتے ہیں "میں آپ کے سامنے ایک واقعہ حل斐ہ پیش کرتا ہوں چند روز ہوئے میرے پاس ایک عزیز رشتہ دار آئے جو شدت سے کشٹ پربری ہیں۔ میں نے باقتوں باقتوں میں کماکر فلاں پیر صاحب کے متعلق اگر چار عاقل بالغ گواہ پیش کروں جنوں نے انہیں زنا کا ارتکاب کرتے دیکھا ہو تو پھر ان کے متعلق کیا کوئی کوئی کہنے لگے؟ یہ بھی کوئی فقیری کا راز ہو گا جو ہماری سمجھ میں نہ آتا ہو گا" پھر ایک پیر صاحب کی شراب خوری اور بھنگ نوشی کا ذکر کیا تو کہنے لگے "بھائی جان یہ باتیں ہماری سمجھ سے باہر ہیں وہ بہت بڑے ولی ہیں"<sup>(۲)</sup>

(۳) ضلع گوجرانوالہ کے گاؤں کوٹلی کے ایک پیر صاحب (نہوں والی سرکار) کے چشم دید حالات کی روپورث کا ایک اقتباس ملاحظہ ہو "صحیح آٹھ بجے حضرت صاحب نمودار ہوئے اردو گرد (مردو خواتین) مرید ہوئے کوئی ہاتھ باندھے کھرا تھا کوئی سر جھکائے کھرا تھا کوئی پاؤں پکڑ رہا تھا بعض مرید حضرت کے پیچھے پیچھے ہاتھ باندھے چل رہے تھے جبکہ پیر صاحب صرف ایک ڈھنی ڈھنلی لٹکوئی باندھے ہوئے تھے چلتے چلتے نہ جانے حضرت کو کیا خیال آیا کہ اسے بھی پیش کر کرندھے پر ڈال لیا خواتین نے جن کے حرم (بھائی بیٹی یا باپ) ساتھ تھے شرم کے مارے سر جھکایا لیکن عقیدت کے پردے میں یہ ساری بے عزتی برداشت کی جا رہی تھی"<sup>(۴)</sup>

ہم نے یہ چند واقعات بطور مثال پیش کئے ہیں ورنہ اس کوچہ کے اسرار و رموز سے واقف لوگ خوب جانتے ہیں حقیقت حال اس سے کہیں زیادہ ہے، عقل و خرد کی یہ موت، تکرو نظر کی یہ مفلسی، اخلاق و کردار کی یہ پہنچی، عزت نفس اور غیرت انسانی کی یہ رسولی، ایمان اور عقیدے کی یہ جان کنی کتاب و سنت سے لاطمی اور جہالت کا نتیجہ نہیں تو اور کیا ہے؟

۲۔ ہمارے ضمن کدرے کسی ملک کے تعلیمی ادارے اس قوم کا نظریہ اور عقیدہ بنانے یا بگاؤنے میں نبیادی کروار ادا کرتے ہیں ہمارے ملک اور قوم کی یہ بد نیبی ہے کہ ہمارے تعلیمی اداروں میں دی جانے والی تعلیم ہمارے وین کی بنیاد - عقیدہ توحید - سے کوئی مطابقت نہیں رکھتی اس وقت ہمارے سامنے دوسری، تیسری، چوتھی، پانچویں، چھٹی، ساتویں اور آٹھویں جماعت کی اردو کی کتب موجود ہیں، جن میں حضرت علی علیہ السلام حضرت فاطمہ ملیہ السلام<sup>(۵)</sup> حضرت دامت برکتہ بخش رحمہ اللہ، حضرت بیبا فردیخ شیر رحمہ

۱۔ نوائے وقت ۱۹ جولائی ۱۹۹۰ ۲۔ اختلاف امت کا الیتہ صفحہ ۹۳ ۳۔ مجلہ الدعوۃ لاہور مارچ ۱۹۹۲ صفحہ ۳  
یاد رہے کہ علماء جہور کے نزدیک انبیاء کرامے ناموں کے ساتھ علیہ السلام لکھتا چاہئے اور صحابہ کرام کے ناموں کے ساتھ رضی اللہ عنہ لکھتا چاہئے تذکرہ بالا مضمون میں حضرت علی ہدھ - حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا - حضرت حسن ہدھ اور حضرت حسین ہدھ سب کے ناموں کے ساتھ علیہ السلام لکھا لیا ہے جو کہ صحیح نہیں ہے۔

الله، حضرت سیفی رحمہ اللہ، حضرت سلطان بادو رحمہ اللہ، حضرت پیر بیبا کو مستانی رحمہ اللہ اور حضرت بہاؤ الدین زکریا رحمہ اللہ پر مضافین لکھے گئے ہیں، حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا پر لکھے گئے مضمون کے آخر میں جنت البقیع ( مدینہ کا قبرستان) کی ایک فرضی تصویر دے کر نیچے یہ فقرہ تحریر کیا گیا "جنت البقیع ( مدینہ منورہ) جہاں اللہ بیت کے مزار ہیں"۔۔۔ جن لوگوں نے جنت البقیع دیکھا ہے وہ جانتے ہیں کہ سارے قبرستان میں "مزار" تو کیا کسی قبر پر کبی ایسٹ بھی نہیں رکھی گئی "اللہ بیت کے مزار" لکھ کر مزار کو نہ صرف تقدس اور احترام کا درجہ دیا گیا ہے بلکہ اسے سنی جواز بھی مہیا کیا گیا ہے، ان سارے مضافین کو پڑھنے کے بعد دس بارہ سال کے خالی الذہن نیچے پر جو اثرات مرتب ہو سکتے ہیں وہ یہ ہیں۔۔۔

۱۔ بزرگوں کے مزار اور مقبرے تحریر کرنا، ان پر عرس اور میلے لگانا، ان کی زیارت کرنا ملکی اور ثواب کا کام ہے۔

۲۔ بزرگوں کے عروسوں میں ڈھول تماشے بجاانا، رنگ دار کپڑوں کے جھنڈے اٹھا کر چلنا بزرگوں کی عزت اور احترام کا باعث ہے۔

۳۔ بزرگوں کے مزاروں پر پھول چڑھانا، فاتحہ پڑھنا، چاغان کرنا، کھانا تقسیم کرنا اور وہاں بیٹھ کر عبادت کرنا میکی اور ثواب کا کام ہے۔

۴۔ مزاروں اور مقبروں کے پاس جا کر دعا کرنا قبولت دعا کا باعث ہے۔

۵۔ فوت شدہ بزرگوں کے مزاروں سے نیق حاصل ہو تاہے اور اس ارادے سے وہاں جانا کا رثواب ہے۔ اس تعلیم کا نتیجہ یہ ہے کہ ملک کے کلیدی عمدوں پر جو لوگ فائز ہوتے ہیں وہ عقیدہ توحید کی اشاعت یا تنفیذ کے مقدس فریضہ کو سرانجام دینا تو درکنار، شرک کی اشاعت اور اس کی ترویج کا باعث بنتے ہیں چند تلمیح حقائق ملاحظہ فرمائیں۔

(۱) صدر ایوب خل ایک ننگے پیر (بابا لال شاہ) کے مرد تھے جو مری کے جنگلات میں رہا کرتا تھا اور اپنے معقدین کو گالیاں بکتا تھا اور پھر مارتا تھا اس وقت کی آدمی کامیبہ اور ہمارے بہت سے جریل بھی اس کے مرید تھے۔

(۲) ہمارے معاشرے میں "جشن" کو جو مقام اور مرتبہ حاصل ہے اس سے ہر آدمی واقف ہے محترم جشن محمد الیاس صاحب، حضرت سید کبیر الدین المعروف شاہدولہ (جمرات) کے بارے میں ایک مضمون لکھتے ہوئے رقطراز ہیں "آپ کا مزار اقدس شر کے وسط میں ہے اگر دنیا میں نہیں تو پریصیریا ک وہند میں یہ واحد بلند مرتبہ ہستی ہیں جن کے دربار پر انوار پر انسان کا نذرانہ پیش کیا جاتا ہے، وہ اس

طرح کہ جن لوگوں کے ہاں اولاد نہ ہو وہ آپ کے دربار مبارک پر حاضر ہوتے ہیں اور اولاد کے لئے دعا کرتے ہیں ساتھ ہی یہ منت مانتے ہیں کہ جو پہلی اولاد ہو گی وہ ان کی نذر کی جائے گی اس پر جو اولین پچ پیدا ہوتا ہے اسے عرف عام میں "شہدolleh کا چوہا" کہا جاتا ہے اس پچ کو بطور نذرانہ دربار اقدس میں چھوڑ دیا جاتا ہے اور پھر اس کی نگہداشت دربار شریف کے خدام کرتے ہیں بعد میں جو پچ پیدا ہوتے ہیں وہ عام پچوں کی طرح تدرست ہوتے ہیں روایت ہے کہ اگر کوئی شخص متذکرہ بالا منت مان کر پوری نہ کرے تو پھر اولین پچ کے بعد پیدا ہونے والے پچ بھی پسلے پچ کی طرح ہوتے ہیں<sup>(۱)</sup>

(۲) جتاب جسٹس عثمان علی شاہ صاحب مملکت خدا و اسلامی جمورویہ پاکستان کے ایک انتہائی اعلیٰ اور اہم منصب "وفاقی مختسب اعلیٰ" پر فائز ہیں ایک انشرویو میں انسوں نے یہ اکشاف فرمایا "میرے دادا بھی فقیر تھے ان کے متعلق مشور تھا کہ اگر بارش نہ ہو تو اس مت آدمی کو کپڑا کر دیا میں پھینک دو تو بارش ہو جائے گی اسیں دریا میں پھینکتے ہی بارش ہو جاتی تھی آج بھی ان کے مزار پر لوگ پانی کے گھرے بھر بھر کر ڈالتے ہیں"<sup>(۲)</sup>

(۳) حضرت مجدد الف ثانی رحمہ اللہ کے عرس شریف میں شامل ہونے والے پاکستانی وفد کے سربراہ سید افتخار الحسن مجبر صوبائی اسمبلی نے اپنی تقریر میں سرہند کو کعبہ کا درجہ دیتے ہوئے دعویٰ کیا کہ "هم نقشبندیوں کے لئے مجدد الف ثانی رحمہ اللہ کا روضہ حج کے مقام (بیت اللہ شریف) کا درجہ رکھتا ہے"<sup>(۳)</sup>

صدر مملکت، کالینہ کے ارکان، فوج کے جرنیل، عدیہ کے نج اور اسمبلیوں کے مجرم بھی حضرات ولی عزیز کے تعلیمی اداروں کے سند یافتہ اور فارغ التحصیل ہیں ان کے عقیدے اور ایمان کا افالس پکار پکار کر یہ گواہی دے رہا ہے کہ ہمارے تعلیمی ادارے و رحقیقت علم کدے نہیں ٹھہر کر دے ہیں جمل توحید کی نہیں شرک کی تعلیم دی جاتی ہے اسلام کی نہیں جمالت کی اشاعت ہو رہی ہے جمل سے روشنی نہیں تاریکی پھیلائی جا رہی ہے حکیم الامت علامہ اقبال رحمہ اللہ نے ہمارے تعلیمی اداروں پر کتنا درست تبصرہ فرمایا ہے۔

گلا تو گھونٹ دیا اہل مدرسے نے ترا کھل سے آئے صد لا الہ الا اللہ  
ذکورہ ہلا حقائق سے اس تصور کی بھی مکمل نفی ہو جاتی ہے کہ قبر پرستی اور عباد پرستی کے شہر ک میں صرف ان پڑھ، جمال اور گنووار قسم کے لوگ ہی بتلا ہوتے ہیں اور پڑھے لکھے لوگ اس سے محفوظ ہیں۔

### ۳۔ دین خانقاہی

اسلام کے نام پر دین خانقاہی درحقیقت ایک کھلی بخاتر ہے، دین محمد ﷺ کے خلاف، عقائد و افکار میں بھی اور اعمال و افعال میں بھی، امر و اقدح یہ ہے کہ دین اسلام کی جتنی رسولی خانقاہوں، مزاروں، درباروں اور آستانوں پر ہو رہی ہے شاید غیر مسلموں کے مندوں، گرجوں اور گردواروں پر بھی نہ ہوتی ہو، بزرگوں کی قبروں پر قبیلہ تعمیر کرنا، ان کی تزئین و آراش کرنا، ان پر چڑاغاں کرنا، پھول چڑھانا، اسیں عسل دینا، ان پر محکومی کرنا، ان پر نذر و نیاز چڑھانا، وہاں کھانا اور شیرنی تقسیم کرنا، جانور ذبح کرنا، وہاں رکوع و سجود کرنا، اسکے نام کی دھائی دینا، تکلیف اور مصیبت میں انہیں پکارتا، مزاروں کا طواف کرنا، نام کے دھانگے پاندھن، اسکے نام کی دھائی دینا، ان سے مرادیں مانگنا، ان کے نام کی چوٹی رکھنا، ان کے طواف کے بعد قربانی کرنا اور سر کے بال مومنوں ادا، مزار کی دیواروں کو بوسہ دینا وہاں سے خاک شفا حاصل کرنا، نیکے قدم مزار تک پیدل چل کر جانا اور اللہ پاؤں والپس پٹھنا یہ سارے افعال توہ ہیں جو ہر چھوٹے پرے مزار پر روزمرہ کا معمول ہیں اور جو مشهور اولیاء کرام کے مزار ہیں ان میں سے ہر مزار کا کوئی نہ کوئی الگ امتیازی و صفت ہے مثلاً: بعض خانقاہوں پر بہشتی دروازے تعمیر کئے گئے ہیں جمل گدی نشین اور سجادہ نشین نذرانے وصول کرتے اور جنت کی نیکیں تقسیم فرماتے ہیں کتنے ہی امراء، وزراء، ارکین اسپلی، سول اور فوج کے اعلیٰ عمدیدار سر کے مل وہاں پہنچتے ہیں اور دولت دنیا کے عوض جنت خریدتے ہیں، بعض ایسی خانقاہیں بھی ہیں جہاں مناسکِ حج ادا کئے جاتے ہیں، مزار کا طواف کرنے کے بعد قربانی دی جاتی ہے، بال کٹائے جاتے ہیں، اور مصنوعی آب زمزم نوش کیا جاتا ہے، بعض ایسی خانقاہیں بھی ہیں جہاں نہ مولود معموم بچوں کے چڑھاوے چڑھائے جاتے ہیں، بعض خانقاہیں ایسی ہیں جہاں کنواری دوہیزائیں خدمت کے لئے وقف کی جاتی ہیں، بعض ایسی خانقاہیں بھی ہیں جہاں اولاد سے محروم خواتین "نورا تا" بس کرنے جاتی ہیں۔ (۱) اپنی خانقاہوں میں سے پیشتر بھنگ، چرس، ابیون، گنجائی اور ہیروئن جیسی منشیات کے کاروباری مراکز بنی ہوئی ہیں، بعض خانقاہوں میں فاشی بد کاری اور ہوس پرستی کے اڈے بھی بنے ہوئے ہیں۔ (۲) بعض خانقاہیں مجرموں اور قاتلوں کی محفوظ پناہ گاہیں تصور کی جاتی ہیں، ان خانقاہوں ۱۔ ملنک کے علاقے میں ایسی بستی خانقاہیں ہیں جہاں بے اولاد خواتین نوراتوں کے لئے جا کر قیام کرتی ہیں اور صاحب مزار کے حضور نذر نیاز میش کرتی ہیں، بجاوروں کی خدمت اور سیوا کرتی ہیں اور یہ عقیدہ رکھتی ہیں کہ اس طرح صاحب مزار انہیں اولاد سے نواز دے گا، عرف عام میں اسے نورا تا کہا جاتا ہے۔

۲۔ دیسے تو اخبارات میں آئے دن مزاروں اور خانقاہوں پر پیش آئے والے اتناک و اعقایل لوگوں کی نظرؤں سے گزرتے ہی رہتے ہیں یہاں مثال کے طور مرف ایک خبر کا حوالہ دیتا ہا چلتے ہیں جو روز نامہ "خبریں" مورخ ۱۵ اکتوبر ۱۹۹۲ء میں شائع ہوئی ہے وہ یہ کہ ضلع بہاولپور میں خواجہ حکم الدین سیرالی کے سالانہ عرس پر آئے والی بہاولپوری یونیورسٹی کی دو طالبات کو سجادہ نشین کے بیٹے نے انہوں کو بکار بیکھڑا ملزم کا باپ سجادہ نشین منشیات فروخت کرتے ہوئے پکڑا گیا۔

کے گدی نشینوں اور مجاہروں کے حبقوں میں جنم لینے والی حیاء سوز داستانیں سنیں تو کیجھ منہ کو آتا ہے، ان خلقابوں پر منعقد ہونے والے سالانہ عرسوں میں مردوں، عورتوں کاٹھے عام اختلاط، عشقیہ اور شرکیہ مضامین پر مشتمل قولیاں (۱) ڈھول ڈھکے کے ساتھ نوجوان ملنگوں اور ملنکنیوں کی دھمکیں، کھلے بالوں

۱- قولی کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ ہندوؤں کو اسلام کی طرف مائل کرنے کے لئے اولیاء کرام نے قولی کا سارا لیا اور یوں پر مسیحی میں قولی اسلام کی تبلیغ کا ذریعہ بنی، تامور قولی نصرت فتح علی خان نے اپنے ایک انزویو میں دعویٰ کیا ہے کہ ایمین، فرانس، اور دوسرے بہت سے ممالک میں لاتقدار لوگ ہماری قولی سننے کے بعد مسلمان ہو گئے (توالے وقت فیصلی میگزین ۱۸ تا ۱۹۹۲ء) چنانچہ ہم نے چند نامور قولوں کے کیست حاصل کر کے سنے جن کے بعض حصے بطور ثبوت یہاں لفظ کئے جا رہے ہیں، ان قولیوں سے تجویز اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ قولیوں کے ذریعہ اولیاء کرام کس قسم کے اسلام کی تبلیغ فرمایا کرتے تھے اور آج اگر لاتقدار لوگ مغربی ممالک میں قولیاں سن کر واقعی مسلمان ہوئے ہیں تو وہ کس قسم کے مسلمان ہوئے ہیں۔

کے ساتھ عورتوں کے رقص، طوائفوں کے مجرے، تھیٹر اور فلموں کے مظاہر عام نظر آتے ہیں۔ دین خلقانگی کی انی رنگ روں اور عیاشیوں کے باعث گلی گلی، محلے محلے، گاؤں گاؤں، شر شر نت نے مزار تعمیر ہو رہے ہیں۔

رحیم یار خاں (صلح پنجاب پاکستان) میں دین خلقانگی کے علمبرداروں نے پیشہ و رہائیں آثار قدیمہ سے بھی زیادہ محارت کا ثبوت دیتے ہوئے چودہ سال بعد راجحے خاں بستی کے قریب برلب سڑک ایک صحابی رسول ملکہم کی قبر ملاش کر کے اس پر نہ صرف مزار تعمیر کر ڈالا ہے بلکہ "صحابی رسول خیر بن ریبع کا روضہ مبارک" کا بورڈ لگا کر اپنا کاروبار بھی شروع کر دیا ہے (۱) اگر شدت چند سالوں سے ایک نئی رسم دیکھنے میں آ رہی ہے وہ یہ کہ اپنی اپنی خلقانگوں کی رونق بڑھانے کے لئے بزرگوں کے مزارات پر رسول اکرم ملکہم کے اسم مبارک سے عرس منعقد کئے جانے لگے ہیں۔ مسلمانوں کی اس حالت زار پر آج علامہ اقبال رحمہ اللہ کا یہ تبصرہ کس قدر درست ثابت ہو رہا ہے۔

ہو گکونام جو قبور کی تجارت کر کے کیا نہ پتچر گے جو مل جائیں صنم پتھر کے دین خلقانگی کی تاریخ میں یہ لچک اور انوکھا واقعہ بھی پیلا جاتا ہے کہ ایک بزرگ شیخ حسین لاہور (سنہ ۱۸۵۴ھ) ایک خوبصورت برہمن لڑکے "مادھولال" پر عاشق ہو گئے پر ستاران اولیاء کرام نے "دونوں بزرگوں" کا مزار شالی مارباغ لاہور کے دامن میں تعمیر کر دیا جاں ہر سال ۸ جمادی الثانی کو دونوں "بزرگوں" کے مشترک نام "مادھولال حسین" سے بڑی دعوم دھام سے عرس منعقد کر لایا جاتا ہے جسے زندہ ولان لاہور عرف عام میں میلہ چراغاں کہتے ہیں۔ "حضرت مادھولال" کے دربار پر کندہ کتبہ بھی بڑا اونکھا اور منفرد ہے جس کے الفاظ یہ ہیں "مزار پر انوار، مرکز فیض و برکات، راز حسن کا امین، معشوق محبوب نازمین، محبوب الحق، حضرت شیخ مادھو قادری لاہوری" یوں تو یہ مزار اور مقبرے تعمیر ہی عرسوں کے لئے کئے جاتے ہیں، چھوٹے چھوٹے قصبوں اور دیہاتوں میں نہ معلوم کئے ایسے عرس منعقد ہوتے ہیں جو کسی نتھی اور شمار میں نہیں آتے، لیکن جو عرس ریکارڈ پر موجود ہیں ان پر ایک نظر ڈالئے اور اندازہ ٹیکھی کر دین خلقانگی کا کاروبار کس قدر وسعت پذیر ہے، اور حضرت امین نے جمال عوام کی اکثریت کو کس طرح اپنے شکنجنوں میں جائز رکھا ہے۔ تازہ ترین اعداد و شمار کے مطابق پاکستان میں ایک سال کے اندر روزہ عرس شریف منعقد ہوتے ہیں گویا ایک میئے میں ۳۵۰ یا دوسرے الفاظ میں روزانہ ۶۷۷. (یعنی

(تقبیہ حاشیہ گرشت صفحہ ۲)

○ جہاں جہاں کر لئی پچوں مولا علی دی، اوہاں تائیں مل گئی اماں مولا علی دی  
دم علی دم علی دم علی مولا علی مولا علی مولا علی (نقل کفر، کفر بناشد)

پونے دو عدد عرس منعقد ہوتے ہیں جو عرس ریکارڈ پر نہیں یا جن کا اجراء دوران سال ہوتا ہے ان کی  
قداد بھی شامل کی جائے تو یقیناً یہ تعداد دو عرس یومیہ سے بڑھ جائے گی<sup>(۱)</sup> ان اعداد دشمار کے مطابق  
مملکت خداداد اسلامی جمورویہ پاکستان کی سرزمین پر اب ایسا کوئی سورج طلوع نہیں ہوتا جب یہاں عرسوں  
کے ذریعے شرک و بدعت کا بازار گرم کر کے اللہ تعالیٰ کے غیظ و غضب کو دعوت نہ دی جاتی ہو۔ (العیاز  
بالمثلد)

پاکستان میں سال بھر میں منعقد ہونے والے عروسوں کی تفصیل

| کبری مہینوں میں عرسوں کی تعداد |         | بیسوی مہینوں میں عرسوں کی تعداد |        | تقری مہینوں میں عرسوں کی تعداد |              | نمبر شمار |
|--------------------------------|---------|---------------------------------|--------|--------------------------------|--------------|-----------|
| تعداد                          | میسیہ   | تعداد                           | میسیہ  | تعداد                          | میسیہ        |           |
| ۳                              | پودہ    | ۸                               | بخاری  | ۲۱                             | محرم         | ۱         |
| ۳                              | ماگ     | ۲                               | فوری   | ۲۲                             | صفر          | ۲         |
| ۳                              | چاگن    | ۱۵                              | مارچ   | ۳۰                             | ریبع الاول   | ۳         |
| ۲۵                             | چیت     | ۷                               | اپریل  | ۱۸                             | ریبع الثانی  | ۴         |
| ۵                              | بیساکھ  | ۱۱                              | مئی    | ۲۲                             | جمادی الاول  | ۵         |
| ۱۷                             | جیون    | ۱۱                              | جنون   | ۵۰                             | جمادی الثانی | ۶         |
| ۲۲                             | ہارھ    | ۵                               | ہولائی | ۳۳                             | رجب          | ۷         |
| ۳                              | سوان    | ۳                               | اگست   | ۶۰                             | شعبان        | ۸         |
| ۲                              | بھادروں | ۶                               | ستمبر  | ۳۹                             | رمضان        | ۹         |
| ۹                              | اسون    | ۷                               | اکتوبر | ۲۱                             | شوال         | ۱۰        |
| ۸                              | کاتک    | ۹                               | نومبر  | ۲۲                             | ذوالقعدہ     | ۱۱        |
| ۶                              | سمبر    | ۳                               | دسمبر  | ۳۸                             | ذوالحجہ      | ۱۲        |
| ۱۰۷                            |         | ۸۸                              |        | ۲۲۹                            |              |           |

قبری، بیسوی اور بکری مہینوں کے حساب سے سال بھر میں منعقد ہونے والے عروں کی کل تعداد : ۳۳۲

عرسوں کے انعقاد میں قابل ذکر بات یہ ہے کہ یہ سلسلہ دورانِ رمضان المبارک بھی پورے زورو شور سے جاری رہتا ہے اس سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ دین خانقاہی میں اسلام کے بنیادی فرائض کا کس قدر احترام پایا جاتا ہے؟ یاد رہے رمضان المبارک کے روزوں کے بارے میں حدیث شریف میں ہے کہ ”نبی اکرم ﷺ نے روزہ خوروں کو جسم میں اس حالت میں دیکھا کہ اللہ لکھے ہوئے ہیں ان کے منہ جیرے ہوئے ہیں جن سے خون بھہ رہا ہے۔“ (ابن خزیم) ہندوستان کے ایک مشور صوفی بزرگ حضرت بوعلی قلندر رحمہ اللہ کا عرس شریف بھی اسی مبارک میں (۱۳ رمضان) میں پانی پت کے مقام پر منعقد ہوتا ہے دین خانقاہی میں رمضان کے علاوہ باقی فرائض کا کتنا احترام پایا جاتا ہے اس کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ صوفیاء کے نزدیک تصور شیخ<sup>(۱)</sup> کے بغیر ادا کی گئی نماز یا قص ہوتی ہے، حج کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ مرشد کی زیارت حج بیت اللہ سے افضل ہے۔ دین اسلام کے فرائض کے مقابلے میں دین خانقاہی کے علیحدہ خانقاہوں، مزاروں، درباروں اور آستانوں کو کیا مقام اور مرتبہ دیتے ہیں اس کا اندازہ خانقاہوں میں لکھے گئے کتبیوں، یا اولیاء کرام کے بارے میں عقیدہ تندوں کے لکھے ہوئے اشعار سے لگایا جاسکتا ہے، چند مثالیں ملاحظہ ہوں:

- ۱ مہشہ بھی مطر ہے مقدس ہے علی پور بھی  
اوہر جائیں تو اچھا ہے اوہر جائیں تو اچھا ہے
  - ۲ مخدوم کا جھرو بھی گزار مہشہ ہے  
یہ سجن فریدی کا انمول گھنینہ ہے
  - ۳ دل ترپا ہے جب روٹے کی زیارت کے لئے  
پاک پتن تیرے مجرے کو میں چوم آتا ہوں
  - ۴ آرزو ہے کہ موت آئے تیرے کوچے میں  
رشک جنت تیرے کلیر کی گلی پاتا ہوں
  - ۵ چاچڑ وائک مہشہ دے تے کوٹ مٹھن بیت اللہ  
ظاہر دے وچ چیر فریدن تے بالن دے وچ اللہ
- ترجمہ: چاچڑ (جگہ کا نام) مہشہ کی طرح ہے اور کوٹ مٹھن (جگہ کا نام) بیت اللہ شریف کی طرح ہے، ہمارا مرشد پیر فرید ظاہر میں تو انسان ہے لیکن بالن میں اللہ ہے۔  
بیبا فرید سجن ہٹکر رحمہ اللہ۔ کے مزار پر ”زبدۃ الانجیاء“ (یعنی تمام انبیاء کرام کا سردار) کا کتبہ لکھا گیا

۱- تصور شیخ یہ ہے کہ دوران نماز اپنے مرشد کا تصور ذہن میں قائم کیا جائے۔

ہے، سید علاؤ الدین احمد صابری رحمہ اللہ کلیری کے جمہر شریف (پاک پن) پر یہ عبارت کندہ ہے  
”سلطان الاولیاء قطب عالم، غوث الغیاث، ہشت وہ ہزار عالیین (ولیوں کا بادشاہ، سارے جمانت کا قطب،  
اخخارہ ہزار جماؤں کے فریاد رسول کا سب سے بڑا فریاد رس)۔ حضرت لال حسین لاہور کے مزار پر ”غوث  
الاسلام والسلمین“ (اسلام اور مسلماؤں کا فریاد رس) کا کتبہ لگا ہوا ہے، سید علی بھویری رحمہ اللہ کے  
مزار پر لگایا گیا کتبہ تو قرآنی آیات کی طرح عرسوں میں پڑھا جاتا ہے ”عَنْجَنْ بَخْش، فِيْضُ عَالْم، مَظْهَرُ نُورِ خَدا  
(خرانے عطا کرنے والا، ساری دنیا کو فیض پہنچانے والا، خدا کے نور کے ظہور کی جگہ)

غور فرمائیے جس دین میں توحید، رسالت، نماز، روزے اور حج کے مقابلے میں پیروں، بزرگوں، عرسوں، مزاروں اور خلقاً ہوں کو یہ تقدس اور مرتبہ حاصل ہو وہ دین محمد ﷺ کے خلاف بغاوت نہیں تو اور کیا ہے شاعر ملت علامہ اقبال رحمہ اللہ نے ارمغان حجاز کی ایک طویل ل泰山 ”ابليس کی مجلس شوری“ میں ابلیس کے خطاب کی جو تفصیل لکھی ہے اس میں ابلیس مسلماؤں کو دین اسلام کا باغی بنانے کے لئے اپنی شوری کے ارکان کو جو ہدایت دیتا ہے ان میں سب سے آخری ہدایت دین خلقاً ہی پر بڑا جامع تبصرہ ہے۔ ملاحظہ فرمائیں۔

### مسئلہ رکھوڑ کو ٹکری صبح گاہی میں اسے پختہ ترکر دو مزاج خلقاً ہی میں اسے

ہمارے جائزے کے مطابق متذکرہ بلا ۶۳۲ خلقاً ہوں یا آستانوں میں سے بیشتر گدیاں ایسی ہیں جو وسیع و عریض جاگیروں کی مالک ہیں صوبائی سنبھلی، قوی اسنبھلی حتیٰ کہ بیشتر میں بھی ان کی نمائندگی موجود ہوتی ہے۔ صوبائی اور قوی اسنبھلی کی نشتوں میں ان کے م مقابل کوئی دوسرا آدمی کھڑا ہونے کی جرأت نہیں کر سکتا۔

کتاب و ست کے نفاذ کے ملکبرداروں اور اسلامی انقلاب کے داعیوں نے اپنے راستے کے اس سک گراں کے بارے میں بھی کبھی سنجیدگی سے غور کیا ہے؟

### ۲- فلسفہ وحدت الوجود، وحدت الشہود اور حلول

بعض لوگ یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ انسان عبادت اور ریاضت کے ذریعے اس مقام پر پہنچ جاتا ہے کہ اسے کائنات کی ہر چیز میں اللہ نظر آنے لگتا ہے یا وہ ہر چیز کو اللہ کی ذات کا جزء سمجھنے لگتا ہے، تصور کی اصطلاح میں اس عقیدہ کو وحدت الوجود کہا جاتا ہے، عبادت اور ریاضت میں مزید ترقی کرنے کے بعد انسان کی ہستی اللہ کی ہستی میں مدغم ہو جاتی ہے اور وہ دونوں (خدا اور انسان) ایک ہو جاتے ہیں، اس عقیدے کو وحدت الشہود یا ”فنا فی اللہ“ کہا جاتا ہے، عبادت اور ریاضت میں مزید ترقی سے انسان کا آئینہ دل اس قدر لطیف اور صاف ہو جاتا ہے کہ اللہ کی ذات خود اس انسان میں داخل ہو جاتی ہے جسے

حلول کہا جاتا ہے۔

غور کیا جائے تو ان تینوں اصطلاحات کے الفاظ میں کچھ نہ کچھ فرق ضرور ہے لیکن نتیجہ کے اعتبار سے ان میں کوئی فرق نہیں اور وہ یہ کہ ”انسان اللہ کی ذات کا جزء اور حصہ ہے“ یہ عقیدہ ہر زمانے میں کسی نہ کسی ٹھکل میں موجود رہا ہے ہندو مت کے عقیدہ ”وتار“ بدھ مت کے عقیدہ ”زوہ“ اور ہین مت کے ہاں بیت پرستی کی بنیاد یہی فلسفہ وحدت الوجود اور حلول ہے<sup>(۱)</sup> یہودیوں نے فلسفہ حلول کے تحت یہی حضرت عزیز علیہ السلام کو اللہ کا بیٹا (جزء) قرار دیا عیسائیوں نے اسی فلسفے کے تحت حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو اللہ کا بیٹا (جزء) قرار دیا۔ مسلمانوں کے دو بڑے گروہوں، اہل تشیع اور اہل تصوف، کے عقائد کی بنیاد بھی یہی فلسفہ وحدت الوجود اور حلول ہے۔ صوفیاء کے سرخیل جناب حسین بن منصور حلاج (ایران) نے سب سے پہلے کھلم کھلا یہ دعویٰ کیا کہ خدا اس کے اندر حلول کر گیا ہے اور آنا الحق (میں اللہ ہوں) کا نعرو لگایا منصور بن حلاج کے دعویٰ خدا تعالیٰ کی تائید اور توصیف کرنے والوں میں حضرت علی بن جہوری رحمہ اللہ پیر شیخ عبدالقار جیلانی رحمہ اللہ اور سلطان الاولیاء خواجہ نظام الدین اولیاء رحمہ جیسے کبار اولیاء کرام شاہل ہیں ہم یہاں مثال کے طور طور پر جناب احمد رضا خاں بریلوی کے الفاظ نقل کرنے پر ہی اکتفا کریں گے فرماتے ہیں ”حضرت موسیٰ علیہ السلام نے درخت سے سنائی آنا اللہ یعنی میں اللہ ہوں، کیا درخت نے یہ کہا تھا؟ حاشا، بلکہ اللہ نے یونہی یہ حضرات (اولیاء کرام) اتنا الحق کتنے وقت شجر موسیٰ ہوتے ہیں<sup>(۲)</sup> (احکام شریعت صفحہ ۳۶) حضرت بایزید بسطامی نے بھی اسی عقیدے کی بنیاد پر یہ دعویٰ کیا سبھانی مَا أَعْظَمُ شَأْنِي (میں پاک ہوں میری شان بلند ہے) وحدت الوجود یا حلول کا نظریہ ماننے والے حضرات کو نہ تو خدا تعالیٰ کا دعویٰ کرنے میں کوئی وقت محسوس ہوتی ہے، نہ ہی ان

- ۱۔ مسلمانوں میں اس کی ابتدا عبد اللہ بن سبأ نے کی جو یہیں کا یہودی تھا، عمد نبوی میں یہودیوں کی ذات و رسولی کا انتقام لینے کے لئے ماتفاقہ طور پر عہد فاروقی (یا عبد حلّانی) میں ایمان لایا اپنے ناموم عَزَّمَ بروئے کار لانے کے لئے حضرت علی وہاں کو مافق ابشر ہستی پادر کرنا شروع کیا الآخر اپنے متقین کا ایک ایسا حق پیدا کرنے میں کامیاب ہو گیا جو حضرت علی وہاں کو خلافت کا اصل حق دار اور بالق خلفاء کو غاصب بھجتے تھا اس کیراں کن پر وہیکندہ کے نتیجہ میں سیدنا حضرت عثمان وہاں کی مظلومانہ شادوت واقع ہوئی جمل اور صحنیں کی خون، یہ جگلیں ہو کیں اس سارے عرصہ میں عبد اللہ بن سبا اور اس کے پیروکار حضرت علی وہاں کا ساتھ دیتے رہے اور قتله پیدا کرنے کے موقع تلاش کرتے رہے، حضرت علی وہاں سے محبت و عقیدت کے نام پر بالآخر اس نے حضرت علی وہاں کو اللہ تعالیٰ کا روپ یا اوتار کیا شروع کر دیا اور مشکل کشا حاجت روا، عالم الغیب، اور حاضر پاظر جیسی خدائی صفات ان سے منسوب کرنا شروع کر دیں، اس مقصد کے حصول کے لئے بعض روایات بھی وضع کی گئیں شلاجگ کحد میں جب رسول اکرم ﷺ تو ”حضرت علی وہاں فوراً آپ کی مد کو آئے اور کفار کو قتل کر کے آپ وہاں کو اور تمام مسلمانوں کو قتل ہونے سے بچا لیا۔ (اسلامی تصوف میں غیر اسلامی تصوف کی آمیزش از پروفیسر یوسف سلیم پتھی صفحہ ۳۲)
- ۲۔ شریعت و طریقت از مولانا عبدالرحمن کربانی صفحہ ۲۷

کے پاس کسی دوسرے کے دعویٰ خدائی کو مسترد کرنے کا کوئی جواز ہوتا ہے (۱) ایسی وجہ ہے کہ صوفیاء کی شاعری میں رسول اکرم ﷺ اور اپنے پیر و مرشد کو اللہ کا روپ یا اوتار کرنے کے عقیدہ کا اظہار بکثرت پلایا جاتا ہے، پہنچ اشعار ملاحظہ ہوں۔

- (۱) خدا کنتے ہیں جس کو مصطفیٰ معلوم ہوتا ہے
- (۲) جسے کنتے ہیں بندہ خود خدا معلوم ہوتا ہے
- (۳) بجاتے تھے جو انسی عبدہ کی بنسی ہر دم
- (۴) خدا کے عرش پر انسی آنما اللہ بن کے نکلیں گے
- (۵) شریعت کا ڈر ہے وکرنا یہ کہہ دوں
- (۶) خدا خود رسول خدا بن کے آیا
- (۷) وہی جو مستوی عرش تھا خدا ہو کر
- (۸) اتر پڑا ہمنہ میں مصطفیٰ ہو کر
- (۹) بندگی سے آپ کی ہم کو خداوندی ملی
- (۱۰) ہے خداوند جمل بندہ رسول اللہ کا
- (۱۱) پیر کامل صورت طلیل اللہ
- (۱۲) یعنی دید پیر کامل دید کبریٰ

ترجمہ: کامل پیر گویا طلیل اللہ ہے، ایسے پیر کی زیارت خدا کی زیارت ہے۔

- (۱۳) بھلے لوگ جہان دے بھلے پھر دے سب  
سامنے دیکھ کے پیر نوں فیروی ہمحدے رب

ترجمہ: وہ لوگ یوں قوف ہیں اور بھلے ہوئے ہیں جو پیر کو اپنے سامنے دیکھ کر بھی رب کے بارے میں

۱۔ یہاں ایک واقعہ کا ذکر ہے یقیناً قارئین کی دلچسپی کا باعث ہو گا تھے "حقیقت الوجود" کے مصنف عبد الحکیم الصاری نے اپنی کتاب میں تحریر کیا ہے جو کہ حسب ذیل ہے "ہمارے ایک چیختی خاندان کے بیرونی صوفی جی کے نام سے مشور تھے ایک دن میرے پاس آئے تو ہم مل کر چاہے پینے لگے گا چاہے پینے پیتے صوفی جی کے چہرے پر "کیفیت" کے اٹھنیا ہوئے چڑھ رُخ ہو گیا آنکھوں میں لال ڈورے ابھر آئے پھر مکھ نہ کی سی حالت طاری ہوئی لیکن صوفی جی نے سر انھیا اور کئے لگے "بھائی جان میں خدا ہوں" اس پر میں نے زمین سے ایک تھکا انھیا اور اس کے دو ٹکڑے کر کے صوفی جی سے کہا "آپ خدا ہیں تو اسے جوڑ دیجیج" صوفی جی نے دونوں ٹوٹے ہوئے گلکوں کو ملا کر ان پر "تو ج" فرمائی لیکن کیا بتا تھا ساتھ ہی ان کی وہ کیفیت بھی غائب ہو گئی جس کی وجہ سے وہ خدائی کا دعویٰ کر رہے تھے۔ (شریعت و طریقت صفحہ ۹۳)

والکرتے ہیں۔

(۸) مروان خدا نہ پاشد  
لیکن زخدا نہ جدا نہ پاشد

جمہ: خدا کے بندے خدا تو نہیں ہوتے، لیکن خدا سے جدا بھی نہیں ہوتے

(۹) اپنا اللہ میاں نے ہند میں تم  
رکھ لیا خواجہ غریب نواز  
(۱۰) چاچ و اگ مسٹر دستے تے کوٹ مٹھن بیت اللہ  
ظاہر دے وچہ چیر فریدن تے باطن دے وچہ اللہ

جانب احمد رضا خاں برلنی نے رسول اکرم ﷺ میں اللہ تعالیٰ کے طولوں کے ساتھ یہاں پیر شیخ محمد القادر جیلانی رحمہ اللہ میں رسول اکرم ﷺ کے طولوں کو بھی تسلیم کیا ہے فرماتے ہیں "حضور پر نور  
لیعنی رسول اکرم ﷺ" مع اپنی صفات عمل و جلال و کمال و افضل کے حضور پر نور سیدنا خوشنع اعظم پر  
جعلی ہیں جس طرح ذات احادیث (لیعنی اللہ تعالیٰ) مع جملہ صفات و نعمتوں و جلالیت آئینہ محمدی میں تخلی فرا  
ہے<sup>(۱)</sup> (فتاوی افریقہ صفحہ ۴۱)

قدیم و جدید صوفیاء کرام نے فلسفہ وحدت الوجود اور طولوں کو درست ثابت کرنے کے لئے بڑی  
طولیں بھیشیں کی ہیں لیکن کچی ہات یہ ہے کہ آج کے سائنسی دور میں عقل اسے تسلیم کرنے کے  
لئے قطعاً تیار نہیں، جس طرح عیسائیوں کا عقیدہ شیعیت "ایک میں سے تین اور تین میں سے ایک"  
یا "ام آدمی کے لئے ناقابل فہم ہے اسی طرح صوفیاء کرام کا یہ فلسفہ "کہ انسان اللہ میں یا انسان انسان میں  
طول کئے ہوئے ہے" ناقابل فہم ہے، اگر یہ فلسفہ درست ہے تو اس کا سیدھا سلوحاً مطلب یہ ہے کہ  
فہلکی درحقیقت اللہ ہے اور اللہ ہی درحقیقت انسان ہے، اگر امر واقعہ یہ ہے تو پھر رسول پیدا ہوتا ہے  
کہ عابد کون ہے معبود کون؟ ساجد کون ہے مسجد کون؟ خالق کون ہے مخلوق کون؟ حاجت مند کون ہے  
حاجت روکون؟ مرنے والا کون ہے مارنے والا کون؟ زندہ ہونے والا کون ہے زندہ کرنے والا کون؟ گنگا ر  
کون ہے بخشش والا کون؟ روز جزا حساب لینے والا کون ہے دینے والا کون؟ اور پھر جزا یا سزا کے طور پر  
حقیقت یا جسم میں جانے والے کون ہیں اور سمجھنے والا کون؟ اس فلسفہ کو تسلیم کرنے کے بعد انسان، انسان کا

مقصد تخلیق اور آخرت یہ ساری چیزیں کیا ایک معہ اور چیتل نہیں بن جائیں؟ اگر اللہ تعالیٰ کے ہل واقعی مسلمانوں کا یہ عقیدہ قابل قبول ہے تو پھر یہودیوں اور عیسائیوں کا عقیدہ "ابن اللہ" کیوں قابل قبول نہیں؟ مشرکین کہ کا یہ عقیدہ کہ انسان اللہ کا جزء ہے کیوں، قابل قبول نہیں؟<sup>(۱)</sup> وحدت الوجود کے قابل بست پرستوں کی بہت پرستی کیوں قابل قبول نہیں؟

حقیقت یہ ہے کہ کسی انسان کو اللہ کی ذات کا جزء سمجھنا (یا اللہ کی ذات میں مدغم سمجھنا) یا اللہ تعالیٰ کو کسی انسان میں مدغم سمجھنا ایسا کھلا اور عیاں شرک فی الذات ہے جس پر اللہ تعالیٰ کا شدید غضب بھڑک سکتا ہے عیسائیوں نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو اللہ کا بیٹا (جزء) قرار دیا تو اس پر اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں جو تصویر فرمایا ہے اس کا ایک ایک لفظ قابل غور ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ أَنْ يُهْلِكَ الْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَأَمْهَ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا وَاللَّهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ (۱۷:۵)

ترجمہ: "یقیناً کفر کیا ان لوگوں نے جنوں نے کما مریم کا بیٹا" صحیح ابن میریم کو اور اس کی ماں کو اور تمام زمین والوں کو ہلاک کر دینا ہے تو کس کی محال ہے کہ اس کو اس اداوے سے باز کئے؟ اللہ تو زمین اور آسمانوں کا اور ان سب چیزوں کا مالک ہے جو زمین اور آسمان کے درمیان پائی جاتی ہے جو کچھ چاہتا ہے پیدا کرتا ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔" (سورۃ مائدہ آیت ۷۷)

سورۃ میریم میں اس سے بھی زیادہ سخت الفاظ میں ان لوگوں کو تنبیہ کی گئی ہے جو بندوں کو اللہ تعالیٰ کا جزء قرار دیتے ہیں ارشاد مبارک ہے۔

﴿وَ قَالُوا أَنْهَدَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا ۝ لَقَدْ جَنِثَمْ شَيْئًا إِذَا ۝ تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَنْفَطِرُنَ مِنْهُ وَ تَنْشَقُ الْأَرْضُ وَ تَغُرُّ النَّجَالَ هَذَا ۝ أَنْ دَعُوا لِلرَّحْمَنِ وَلَدًا ۝﴾

ترجمہ: وہ کہتے ہیں رحمان نے کسی کو بیٹا بیٹا ہے سخت یہودہ بات ہے جو تم گھر لائے ہو قریب ہے کہ آسمان پھٹ پڑیں زمین شق ہو جائے اور پھاؤ گر جائیں اس بات پر کہ لوگوں نے رحمان کے لئے اولاد ہونے کا دعویٰ کیا ہے۔ (سورہ میریم، آیت ۲۶)

۱۔ وَ جَنَطَلُوا لَهُ بَرْزَةً (۱۵:۳۳) ترجمہ: اور انہوں نے اس کے بندوں میں سے بعض کو اس کا جزء بنا ڈالا۔ (سورہ زخرف آیت ۱۵)

بندوں کو اللہ کا جزء یا بیٹھا قرار دینے پر اللہ تعالیٰ کے اس شدید غصتہ اور ناراضیتی کی وجہ صاف ظاہر ہے کہ کسی کو اللہ کا جزء قرار دینے کا لازمی نتیجہ یہ ہو گا کہ اس بندے میں اللہ تعالیٰ کی صفات تسلیم کی جائیں مثلاً یہ کہ وہ حاجت روا اور اختیارات اور قوت کا مالک ہے یعنی شرک فی الذات کا لازمی نتیجہ شرک فی الصفات ہے اور جب کسی انسان میں اللہ کی صفات تسلیم کری جائیں تو پھر اس کا لازمی نتیجہ یہ ہو گا کہ اس کی رضا حاصل کی جائے، جس کے لئے بندہ تمام مراسم عبودت، رکوع و سجود، نذر و نیاز، اطاعت اور فرمانبرداری، بجالاتا ہے یعنی شرک فی الصفات کا لازمی نتیجہ ہے شرک فی العبادت، گویا شرک فی الذات ہی سب سے بڑا دروازہ ہے دوسری اقسام شرک کا، جیسے ہی یہ دروازہ کھلتا ہے ہر نوع کے شرک کا آغاز ہونے لگتا ہے یہی وجہ ہے کہ شرک فی الذات پر اللہ تعالیٰ کا غیظ و غصب اس قدر بھروسنا ہے کہ ممکن ہے اسکی پھٹ جائے، زین دلخت ہو جائے اور پھر ریزہ ریزہ ہو جائیں۔

فلسفہ وحدت الوجود اور حلول کا یہ کھلم کھلا اور عربان تصادم ہے عقیدہ توحید کے ساتھ جس میں بے شمار مخلوق خدا پیری مریدی کے چلنگ میں آکر پھنسی ہوئی ہے۔ دینِ اسلام کا القی تعلیمات پر، وحدت الوجود اور حلول کے کیا اثرات ہیں؟ ایک الگ تفصیل طلب موضوع ہے جو ہماری کتاب کے موضوع سے ہٹ کر ہے اس لئے ہم محض اپنے باتوں کی طرف اشارہ کرنے پر اتفاق کرتے ہیں۔

### (۱) رسالت

صوفیاء کے نزدیک ولایت، نبوت اور رسالت دونوں سے افضل ہے<sup>(۱)</sup> شیخ محب الدین ابن عبلی فرماتے ہیں "نبوت کا مقام درمیانی، رجہ ہے ولی سے نیچے اور رسالت سے اوپر"<sup>(۲)</sup> یا یزید۔ سلطانی کا ارشاد ہے "میں نے سمندر میں غوطہ لگایا جبکہ انبیاء اس کے ساحل پر ہی کمرے ہیں" نیز فرماتے ہیں "میرا جنہیں قیامت کے روز مختار ہیں کے بھٹکے سے بلند ہو گا"<sup>(۳)</sup> (حضرت نظام الدین ابوالیاء رحمہ اللہ فرماتے ہیں "پیر کا فرمان رسول اللہ کے فرمان کی طرح ہے"<sup>(۴)</sup> حافظ شیرازی کا ارشاد ہے "اگر تجھے بزرگ پیر اپنے مuttle کو شراب میں رنگلیں کرنے کا حکم دے تو ضرور ایسا کر کہ سالک (سلوک کی) منلوں کے آداب

- ۱۔ اہل تشیع کے نزدیک بھی ولایت علی (یا امامت علی) نبوت سے افضل ہے یہ ثابت کرنے کے لئے بعض روایات بھی وضع کی گئی ہیں۔ نبوۃ علیؑ نبا خلفت (یعنی اگر علیؑ نہ ہوتے تو اے محمدؐ میں تجھے بھی پیدا نہ کرنا) (اسلامی تصوف میں غیر اسلامی تصوف کی آئینہ صفحہ ۸۳) اس سے قبل جگ احمد میں ناد علیؑ کی روایت آپ ڈاہ ہی پکے ہیں، یہ بیبیت اتفاق ہے کہ اہل تشیع اور اہل تصوف کے بنیادی عقائد بالکل یکساں ہیں دونوں فرقے طول کو تسلیم کرتے ہیں، دونوں کی عقیدت کا مرکز حضرت علیؑ ہیں، دونوں کے نزدیک ولایت نبوت سے افضل ہے۔ اہل تشیع کے ائمہ معصومین کائنات کے ذرہ ذرہ کے مالک و مختار ہیں، جبکہ اہل تصنیف کے اولیاء کرام ہافق الفطرت قوت اور اختیارات کے مالک تجھے جاتے ہیں۔
- ۲۔ شریعت د طریقت صفحہ ۱۱۸
- ۳۔ شریعت و طریقت صفحہ ۱۲۰
- ۴۔ تصوف کی تین اہم کتابیں صفحہ ۶۹

سے نادلیق نہیں ہوتا۔<sup>(۱)</sup>

### (ب) قرآن و حدیث

وین اسلام کی بنیاد قرآن و حدیث پر ہے لیکن صوفیاء کے نزدیک ان دونوں کا مقام اور مرتبہ کیا ہے اس کا اندازہ ایک مشہور صوفی عفیف الدین تملیل کے اس ارشاد سے لگائیے۔ ”قرآن میں توحید ہے کمال؟ وہ تو پورے کا پورا شرک سے بھرا ہوا ہے جو شخص اس کی اتنا کرے گا وہ کبھی توحید کے بلند مرتبے پر نہیں پہنچ سکتا۔“<sup>(۲)</sup> (امام ابن تیمیہ از کوکن عمری صفحہ ۳۲۱)<sup>(۳)</sup> حدیث شریف کے بارے میں جتناب ہایزیند سلطانی کا یہ تبصرہ پڑھ لیتا کافی ہو گا ”تم (الل شریعت) نے اپنا علم فوت شدہ لوگوں (یعنی محدثین) سے حاصل کیا ہے اور ہم نے اپنا علم اسی ذات سے حاصل کیا ہے جو یہیش زندہ ہے (یعنی برہ راست الل تعالیٰ سے) ہم لوگ کتنے ہیں میرے دل نے اپنے رب سے روایت کیا اور تم کتنے ہو فلاں (راوی) نے مجھ سے روایت کیا (اور اگر سوال کیا جائے کہ وہ راوی کیا ہے؟ جواب ملتا ہے مر گیا (اور اگر پوچھا جائے کہ اس فلاں (راوی) نے فلاں (راوی) سے بیان کیا تو وہ کمال ہے؟ جواب وہی کہ مر گیا ہے۔<sup>(۴)</sup> قرآن و حدیث کا یہ استہزا اور تمسخر اور اس کے ساتھ ہوا۔ نے نفس کی اتباع کے لئے ﴿حدّثني قلبی عن رَبِّنِي﴾ (میرے دل نے میرے رب سے روایت کیا) کا پُرفیب جواز کس قدر جبارت ہے اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے مقابلے میں؟ امام ابن الجوزی اس باطل دعویٰ پر تبصرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں ”جس نے - حدّثني قلبی عن رَبِّنِي - کہا اس نے ذرپر وہ اس بات کا اقرار کیا وہ رسول اللہ ﷺ سے مستغنی ہے، پس جو شخص ایجاد عویٰ کرے وہ کافر ہے۔“<sup>(۵)</sup>

### (ج) عبادات اور ریاضت

صوفیاء کے ہل نماز روزہ زکاۃ حج وغیرہ کا جس قدر احترام پایا جاتا ہے اس کا تذکرہ اس سے قبل وین خانقاہی میں گزر چکا ہے یہاں ہم صوفیاء کی عبادات اور ریاضت کے بعض ایسے خود ساختہ طریقوں کا ذکر کرنا چاہتے ہیں جنہیں صوفیاء کے یہاں بڑی قدر و منزلت سے دیکھا جاتا ہے لیکن کتاب و سنت میں ان کا جواز تو کیا شدید مخالفت پائی جاتی ہے چند مثالیں ملاحظہ ہوں:

۱- سیدن عیر (حضرت شیخ عبد القادر جیلانی) چند رہ سال تک نماز عشاء کے بعد ظلوع صبح سے پہلے ایک قرآن شریف ختم کرتے آپ نے یہ سارے قرآن پاک ایک پاؤں پر کھڑے ہو کر ختم کئے<sup>(۶)</sup> نیز خود فرماتے ہیں ”میں چھینچ سال تک اعراق کے جنکلوں میں تھا پھر تارہ آیے سال تک ساگ لگاس اور چھینچ

۱- شریعت و طریقت صفحہ ۱۵۲

۲- بحوالہ سابق صفحہ

۳- تلیس ایڈیشن صفحہ ۳۷۷

۴- شریعت و طریقت صفحہ ۲۹۱

۵- تلیس ایڈیشن صفحہ ۵ جلد اول

ہوئی چیزوں پر گزارہ کرتا رہا اور پانی مطاقت انہ پیا پھر ایک سال تک پانی بھی پیتا رہا پھر تیرے سال صرف پانی پر گزارہ رہا پھر ایک سال نہ کچھ کھلایا نہ پیا نہ سویا<sup>(۱)</sup> (غوث الشقین صفحہ ۸۳)

۲۔ حضرت بازید بسطامی تین سال تک شام کے جنگلوں میں ریاضت و محابہ کرتے رہے ایک سال آپ رجح کو گئے تو ہر قدم پر دو گانہ ادا کرتے تھے یہاں تک کہ بارہ سال میں مکہ مغفرہ پہنچے<sup>(۲)</sup> (صوفیاء نقشبندی صفحہ ۸۹)

۳۔ حضرت معین الدین چشتی اجمیری کیز الجبلہ تھے، ستر برس تک رات بھر نہیں سوئے<sup>(۳)</sup> (تاریخ مشائخ چشت صفحہ ۱۵۵)

۴۔ حضرت فرید الدین گنج شکر نے چالیس روز کنویں میں بیٹھ کر چله کشی کی<sup>(۴)</sup> (تاریخ مشائخ چشت صفحہ ۱۶۸)

۵۔ حضرت جنید بغدادی کامل تمیں سال تک عشاء کی نماز پڑھنے کے بعد ایک پاؤں پر کھڑے ہو کر اللہ اللہ کرتے رہے<sup>(۵)</sup> (صوفیاء نقشبندی صفحہ ۸۹)

۶۔ خواجہ محمد چشتی نے اپنے مکان میں ایک گمراکوں کھدو ارکھا تھا جس میں اٹھ لئک کر عبادت الہی میں مصروف رہتے<sup>(۶)</sup> (سرالاویاء صفحہ ۳۶)

۷۔ حضرت ملا شاہ قادری فرمایا کرتے "تمام عمر ہم کو غسلِ جنابت اور احلام کی حاجت نہیں ہوئی کیونکہ یہ دونوں غسل، نکاح اور نیند سے متعلق ہیں ہم نے نہ نکاح کیا ہے نہ سوتے ہیں"<sup>(۷)</sup> (حدیقتہ الاولیاء صفحہ ۵۷)

عبادات اور ریاضت کے یہ تمام طریقے کتاب و سنت سے تو دور ہیں ہی لیکن تعجب کی بات یہ ہے کہ جس قدر یہ طریقے کتاب و سنت سے دور ہیں اُسی قدر ہندو مذہب کی عبادات اور ریاضت کے طریقوں سے قریب ہیں، آئندہ صفحات میں ہندو مذہب کا مطالعہ کرنے کے بعد آپ کو اندازہ ہو گا کہ ہندووں مذاہب میں کس قدر ناقابلِ یقین حد تک یگانگت اور مہماںست پائی جاتی ہے۔

(و) جزا و سزا

فلسفہ وحدتُ الوجود اور حلول کے مطابق چونکہ انسان خود تو کچھ بھی نہیں بلکہ وہی ذات برحق کائنات کی ہر چیز (بیشوں انسان) میں جلوہ گر ہے لہذا انسان وہی کرتا ہے جو ذات برحق چاہتی ہے انسان اسی راستے پر چلتا ہے جس پر وہ ذات برحق چلاتا چاہتی ہے۔

"انسان کا اپنا کوئی ارادہ ہے نہ اختیار" اس نظریے نے الٰلِ قصور کے نزدیک نیکی اور برائی،

۱۔ بحوالہ سابق صفحہ ۳۲۰ ۲۔ شریعت و طریقت صفحہ ۳۳۱

۳۔ بحوالہ سابق صفحہ ۵۹۱ ۴۔ بحوالہ سابق صفحہ ۳۲۱

۵۔ بحوالہ سابق صفحہ ۳۹۱

حلال اور حرام، اطاعت اور نافرمانی، ثواب و عذاب، جزاء و سزا کا تصور ہی ختم کر دیا ہے، یہی وجہ ہے کہ اکثر صوفیاء حضرات نے اپنی تحریروں میں جنت اور دوزخ کا تسلیخ اور ندان اڑایا ہے۔

حضرت نظام الدین اولیاء اپنے مخطوطات فوائد الفواد میں فرماتے ہیں قیامت کے روز حضرت معروف کرنی کو حکم ہو گا، جنت میں چلو وہ کہیں گے ”میں نہیں جاتا میں نے تیری بہشت کے لئے عبادت نہیں کی تھی“ چنانچہ فرشتوں کو حکم دیا جائے گا کہ انہیں نور کی زنجیروں میں جکڑ کر کھینچنے کھینچنے بہشت میں لے جاؤ۔<sup>(۱)</sup>

حضرت رابعہ بھری کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ انہوں نے ایک روز داہنے ہاتھ میں پانی کا پیالہ اور پانیس ہاتھ میں آگ کا انگارہ لیا اور فرمایا یہ جنت ہے اور یہ جنم ہے، اس جنت کو جنم پر اندازیتی ہوں تاکہ نہ رہے جنت نہ رہے جنم اور لوگ خالص اللہ کی عبادت کریں۔

#### (۲) کلمات

صوفیاء کرام، وحدت الوجود اور حلول کے قائل ہونے کی وجہ سے خدائی اختیارات رکھتے ہیں، اس لئے زندوں کو مار سکتے ہیں، مردوں کو زندہ کر سکتے ہیں، ہوا میں اڑ سکتے ہیں، قسمیں بدل سکتے ہیں۔ چند مثالیں ملاحظہ ہوں۔

۱۔ ”ایک دفعہ پیران پیر شیخ عبد القادر جیلانی رحمہ اللہ نے مرغی کا سالن کھا کر بڑیاں ایک طرف رکھ دیں، ان بڑیوں پر ہاتھ رکھ کر فرمایا قسم بساذن اللہ تو وہ مرغی زندہ ہو گئی۔ (پیرت غوث صفحہ ۱۹۱)<sup>(۲)</sup>

۲۔ ”ایک گوئی کی قبر پر پیران پیر نے قسم بساذنی کھا قبر پہنچی اور مردہ گاتا ہوا نکل آیا“ (تفريح الفاطر صفحہ ۱۹۰)<sup>(۳)</sup>

۳۔ ”خواجہ ابو ساحق چشتی جب سفر کا ارادہ فرماتے تو دو سو آدمیوں کے ساتھ آنکھ بند کر فوراً منزل مقصود پر پہنچ جاتے۔“ (تاریخ مشائخ چشت از مولانا زکریا صفحہ ۱۹۲)<sup>(۴)</sup>

۴۔ ”سید مودود چشتی کی وفات ۷۹ سال کی عمر میں ہوئی آپ کی نماز جنازہ اول رجال الغیب (فوت شدہ بزرگ) نے پڑھی پھر عام آدمی نے، اس کے بعد جنازہ خود بخود اڑانے لگا اس کرامت سے بے شمار لوگوں نے اسلام قبول کیا۔“ (تاریخ مشائخ چشت صفحہ ۱۹۰)<sup>(۵)</sup>

۵۔ ”خواجہ عثمان ہارونی نے وضو کا دو گانہ اوکیا اور ایک کمن پچھے کو گود میں لے کر آگ میں چلے گئے اور دو گھنٹے اس میں رہے آگ نے دونوں پر کوئی اثر نہ کیا اس پر بہت سے آتش پرست مسلمان ہو

۱۔ بحوالہ سابق صفحہ ۲۱۲

۲۔ بحوالہ سابق صفحہ ۲۱۱

۳۔ بحوالہ سابق صفحہ ۲۱۷

۴۔ شریعت و طریقت صفحہ ۵۰۰

۵۔ بحوالہ سابق صفحہ ۲۱۸

لئے۔ (تاریخ مشارق چشت صفحہ ۱۲۲) (۱)

- "ایک عورت خواجہ فرید الدین سعیج شکر کے پاس روتی ہوئی آئی اور کما پاشا نے میرے بے گناہ بچے کو تختہ دار پر لکھا دیا ہے چنانچہ آپ اصحاب سیست وہاں پہنچے اور کہا "اللہی اگر یہ بے گناہ ہے تو اسے زندہ کر دے" لہذا زندہ ہو گیا اور ساقہ چلنے لگا یہ کرامت دیکھ کر (ایک) ہزار ہندو مسلمان ہو گئے۔ (اسرار

الاولیاء صفحہ ۱۱۰-۱۱۱) (۲)

- "ایک شخص نے بارگاہ غوثیہ میں لاکے کی درخواست کی آپ نے اس کے حق میں دعا فرمائی اتفاق سے لڑکی پیدا ہو گئی آپ نے فرمایا اسے لے کر گھر لے جاؤ اور قدرت کا کرشمہ دیکھو جب گھر آیا تو اسے لڑکی کی بجائے لہکا پایا" (سفید الاولیاء صفحہ ۱۷) (۳)

- "پیران چیر غوث اعظم مدینہ سے حاضری دے کر شنگے پاؤں بندواد آ رہے تھے راستے میں ایک چور ملا جو لوٹا چاہتا تھا، جب چور کو علم ہوا کہ آپ غوث اعظم ہیں تو قدموں پر گر پڑا اور زیال پر "یا سیدی عبد القادر شیخ اللہ" جاری ہو گیا آپ کو اس کی حالت پر رحم آسکیا اس کی اصلاح کے لئے بارگاہ اللہ میں متوجہ ہوئے غیب سے ندا آئی "چور کو ہدایت کی رہنمائی کرتے ہو قطب بنا" دو چنانچہ آپ کی اک نگاہ فیض سے وہ قطب کے درجہ پر فائز ہو گیا۔" (سیرت غوثیہ صفحہ ۷۳۰) (۴)

- "میاں اسماعیل لاہور المعرف میاں کلاں نے منج کی نماز کے بعد سلام پھیرتے وقت جب نگاہ کرم ڈالی تو دائیں طرف کے مقتدی سب کے سب حافظ قرآن بن گئے اور باسیں طرف کے ناظرو پڑھنے والے۔"

(حدائقۃ الاولیاء صفحہ ۱۷۶) (۵)

- خواجہ علاء الدین صابر کلیری کو خواجہ فرید الدین سعیج شکر نے کلیر بھیجا ایک روز خواجہ صاحب الام کے میلے پر بیٹھ گئے لوگوں نے منج کیا تو فرمایا "قطب کا رتبہ قاضی سے بڑھ کر ہے" لوگوں نے زبردستی مصل سے اٹھا دیا حضرت کو مسجد میں نماز پڑھنے کے لئے جگد نہ طی تو مسجد کو مغلظ کر کے فرمایا "لوگ سجدہ کرتے ہیں تو بھی سجدہ کر" یہ بات سنتے ہی مسجد مع چھت اور دیوار کے لوگوں پر گر پڑی اور سب لوگ ہلاک ہو گئے۔ (حدائقۃ الاولیاء صفحہ ۱۷) (۶)

### (و) باطنیت

کتاب و سنت سے براہ راست متصادم عقائد و افکار پر پردہ ڈالنے کے لئے اہل تصوف نے باطنیت کا سارا بھی لیا ہے۔ کما جاتا ہے کہ قرآن و حدیث کے الفاظ کے دو دو معانی ہیں، ایک ظاہری دوسرے

۴ - بحوالہ سابق صفحہ ۲۹۹

۵ - بحوالہ سابق صفحہ ۱۹۱

۶ - بحوالہ سابق صفحہ ۳۲۶

۷ - بحوالہ سابق صفحہ ۳۰۳

۸ - شریعت و طریقت صفحہ ۳۷۵

۹ - بحوالہ سابق صفحہ ۱۷۳

باطنی (یا حقیقی) یہ عقیدہ باطنیت کھلاتا ہے، الہ تصوف کے نزدیک دونوں معانی کو آپس میں وہی نسبت ہے جو حکلے کو مغفرے ہوتی ہے، یعنی باطنی معنی ظاہری معنی سے افضل اور مقدم ہیں۔ ظاہری معانی سے تو علماء واقف ہیں لیکن باطنی معانی کو صرف الہ اسرار و رموز ہی جانتے ہیں ان اسرار و رموز کا منبع اولیاء کرام کے مکاشٹ، مراتبی، مشاہدے اور المام یا پھر بزرگوں کا فیض اور توجہ قرار دیا گیا جس کے ذریعے شریعت مطہرہ کی من مانی تاویلیں کی گئیں مثلاً قرآن مجید کی آیت واغبہ رہیک خنی یا نائیک الیقین (۱۵: ۹۹) کا ترجمہ یہ ہے کہ اپنے رب کی عبادت اس آخری گھری تک کرتے رہو جس کا آنا یعنی ہے (یعنی موت) (سورہ حجرات آیت ۹۹) الہ تصوف کے نزدیک یہ علماء (اللہ ظاہر) کا ترجمہ ہے اس کا باطنی یا حقیقی ترجمہ یہ ہے کہ ”صرف اس وقت تک اپنے رب کی عبادت کرو جب تک تمہیں یقین (معرفت) حاصل نہ ہو جائے“ یقین یا معرفت سے مراد معرفتِ الہی ہے یعنی جب اللہ کی بچان ہو جائے تو صوفیاء کے نزدیک نماز، روزہ، زکوٰۃ، حج اور تلاوت وغیرہ کی ضرورت بالی نہیں رہتی، اسی طرح سورہ نبی اسرائیل کی آیت نمبر ۲۳ و قضی رہیک الہ تَعَبَّدُوا إِلَّا أَيُّاہ، یعنی تیرے رب نے فیصلہ کر دیا ہے کہ تم لوگ کسی کی عبادت نہ کرو مگر صرف اس کی ”یہ علماء کا ترجمہ ہے اور الہ اسرار و رموز کا ترجمہ یہ ہے“ تم نہ عبادت کرو گے مگر وہ اسی (یعنی اللہ) کی ہو گی جس چیز کی بھی عبادت کرو گے“ جکا مطلب یہ ہے کہ تم خواہ کسی انسان کو سجدہ کرو یا قبر کو یا کسی مجسمتے اور بُت کو وہ درحقیقت اللہ ہی کی عبادت ہو گی۔ کلر توحید لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَاصَاف اور سیدھا مطلب یہ ہے کہ ”اللہ کے سوا کوئی إِلَهٌ نہیں“ صوفیاء کے نزدیک اس کا مطلب یہ ہے لا مُؤْخَذٌ إِلَّا اللَّهُ یعنی دنیا میں اللہ کے سوا کوئی چیز موجود نہیں۔ إِلَّا کا ترجمہ موجود کر کے الہ تصوف نے کلمہ توحید سے اپنا نظریہ وحدت، وجود تو ثابت کر دیا لیکن ساتھ ہی کلمہ توحید کو کلمہ شرک میں بدل ڈالا۔ هبَّلَ الذِّينَ ظَلَمُوا بِقُوَّةٍ غَيْرَ الَّذِي قَاتَلُوكُمْ (۵۹: ۲) ترجمہ جو بات ان سے کی گئی تھی ظالموں نے اسے بدل کر کچھ اور کر دیا۔ (سورہ یقرہ آیت ۵۹)

باطنیت کے پروے میں کتاب و سنت کے احکامات اور عقائد کی من مانی تاویلوں کے علاوہ الہ تصوف نے کیف، جذب، مستی، استزاق، سکر (بے ہوشی) اور صحو (ہوش) جیسی اصطلاحات وضع کر کے ہے چالا حلال قرار دے دیا جسے چالا حرام ٹھہرا دیا، ایمان کی تعریف یہ کی گئی کہ یہ دراصل عشق حقیق (عشق الہی) دوسرا نام ہے اس کے ساتھ ہی یہ فلسفہ تراشایگیا کہ عشق حقیقی کا حصول عشق مجازی کے بغیر ممکن ہی نہیں چنانچہ عشق مجازی کے سارے لوازمات، غنا، موسيقی، رقص و سرود، سمل، وجہ، حل وغیرہ اور حسن و عشق کی داستانوں اور جام و سبو کی باتوں سے لبریز شاعری مباح ٹھہری۔ شیخ حسین لاہور جن کے ایک برصمن لڑکے کے ساتھ عشق کا قصہ ہم ”دین خانقاہی“ میں بیان کر چکے ہیں، کے پارے میں ”خزینہ الاصفیاء“ میں لکھا ہے کہ ”وہ بہلوں دریائی کے ظیفہ تھے چھتیں سال ویرانے میں ریاضت و مجیدہ

کیا رات کو واتا نجیب بخش کے مزار پر اعتكاف بیٹھتے۔ آپ نے طریقہ طامتیہ اختیار کیا چار ابرو کا صفائیا، با赫  
میں شراب کا پیالہ، سرو د نفہ، چنگ و رباب، تمام قیود شرعی سے آزاد جس طرف چاہتے تکل جاتے“  
(۱) یہ ہے وہ باطنیت جس کے خوشنما پردے میں الہ ہوا و ہوس دین اسلام کے عقائد ہی نہیں اخلاق اور  
شرم و حیا کا دامن بھی تاریز کرتے رہے اور پھر بھی بقول مولانا الطاف حسین حال رحمہ اللہ۔

”نہ توحید میں کچھ خلل اس سے آئے نہ اسلام بگئے نہ ایمان جائے“

قارئین کرام! فلسفہ وحدت الوجود اور حلول کے نتیجے میں پیدا ہونے والی گمراہی کا یہ مختصر سا  
تعارف ہے جس سے بخوبی اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ مسلمانوں کو الخا و کفر و شرک کے راستہ پر ڈالنے  
میں اس باطل فلسفہ کا کتنا برا حصہ ہے؟

### ہندوپاک کا قدیم ترین مذہب، ہندومت

پندرہ سو سال قبل مسیح بھلگرد آرین اقوام وسط ایشیا سے آکر وادی سندھ کے علاقے ہٹپہ  
اور مو بخود اڑ میں آیا ہوئیں۔ یہ علاقے اس وقت بر صیریکی تہذیب و تدن کا سرچشمہ بھی جاتے تھے۔  
ہندوؤں کی پہلی مقدس کتاب ”رگ وید“ اخنی آرین اقوام کے مفکرین نے لکھی جوان کے دیوی  
دیوتاؤں کی عقلاں کے گیتوں پر مشتمل ہے۔ یہیں سے ہندو مذہب کی ابتدا ہوئی<sup>(۲)</sup> جس کا مطلب یہ ہے  
کہ ہندو مذہب گزشتہ ساز ہے تین ہزار سال سے بر صیریکی تہذیب و تدن، معاشرت اور مذاہب پر اثر  
انداز ہوتا چلا آ رہا ہے۔

ہندومت کے علاوہ بُدھ مت اور جین مت کا شارب بھی قدیم ترین مذہب میں ہوتا ہے بُدھ مت  
کا بلیں گو تم بُدھ ۵۷۳ ق-م۔ میں پیدا ہوا اور ۲۸۳ ق-م۔ میں اسی (۸۰) سال کی عمر پا کر فوت ہوا جبکہ  
جین مت کا بلیں مولویہ جین ۵۹۹ ق-م۔ میں پیدا ہوا اور بستر (۲۴) سال کی عمر پا کر ۵۲ ق-م۔ میں  
فوت ہوا، جس کا مطلب یہ ہے کہ یہ دونوں مذہب بھی کم از کم چار پانچ سو سال قبل مسیح سے بر صیریکی  
تہذیب و تدن، معاشرت اور مذاہب پر اثر انداز ہو رہے ہیں۔

ہندومت بُدھ مت اور جین مت تینوں مذہب وحدت الوجود اور حلول کے فلسفہ پر ایمان رکھتے  
ہیں۔ بُدھ مت کے پیروکار گو تم بُدھ کو اللہ تعالیٰ کا او تار سمجھ کر اس کے مجسموں اور سورتیوں کی پوجا اور  
پرستش کرتے ہیں، جین مت کے پیروکار مولویہ کے مجسمے کے علاوہ تمام مظاہر قدرت مثلًا، سورج، چاند،  
ستارے، مجر، شجر، دریا، سمندر، آگ اور ہوا وغیرہ کی پرستش کرتے ہیں، ہندومت کے پیروکار اپنی قوم کی  
ظہیم شخصیات (مردوں عورت) کے مجسموں کے علاوہ مظاہر قدرت کی پرستش بھی کرتے ہیں، ہندو کتب میں

اس کے علاوہ جن چیزوں کو قابل پرستش کیا گیا ہے ان میں گائے (بمشول گائے کا مکھن، دودھ، گھنی، پیشاب اور گوبیر) بدل، آگ، پتیل کا درخت، ہاتھی، شیر، سانپ، چوہے، سور اور بندر بھی شامل ہیں ان کے بٹ اور مجستے بھی عبادت کے لئے مندروں میں رکھے جاتے ہیں عورت اور مرد کے اعضا نماشل بھی قابل پرستش کیجھے جاتے ہیں چنانچہ شیعوی مسماج کی پبا اس کے مردانہ عضو نماشل کی پوجا کر کے کی جاتی ہے اور ہلکتی دیوی کی پوجا اس کے زنانہ عضو نماشل کی پوجا کر کی جاتی ہے۔ (۱)

بر صیر میں پت پرستی کے قدیم ترین تیوں مذاہب کے مختصر تعارف کے بعد ہم ہندو مذہب کی بعض تعلیمات کا تذکرہ کرنا چاہتے ہیں تاکہ یہ اندازہ کیا جاسکے کہ بر صیر ہندوپاک میں شرک کی اشاعت اور ترویج میں ہندو ملت کے اثرات کس قدر گمراہے ہیں۔

### (الف) ہندو مذہب میں عبادت اور ریاضت کے طریقے

ہندو مذہب کی تعلیمات کے مطابق نجات حاصل کرنے کے لئے ہندو دور جنگلوں اور غاروں میں رہتے، اپنے جسم کو ریاضتوں سے طرح طرح کی تکلیفیں پہنچاتے۔ گری، سردی، بارش اور ریتلی زمینوں پر ننگے بدن رہنا اپنی ریاضتوں کا مقدس عمل سمجھتے جمل یہ اپنے آپ کو دیوانہ وار تکلیفیں پہنچا کر انکاروں پر لوٹ کر، گرم سورج میں ننگے بدن بیٹھ کر، کاٹوں کے بستر پر لیٹ کر، درختوں کی شاخوں پر گھنٹوں لٹک کر اور اپنے ہاتھ کو بے حرکت بنا کر، یا سر سے اوپنچالے جا کر اتنے طویل عرصے تک رکھتے تاکہ وہ بے حس ہو جائیں اور سوکھ کر کانٹا بن جا۔ ان جسمانی آزار کی ریاضتوں کے ساتھ ساتھ ہندو ملت میں دماغی لور روحاںی مشقوں کو بھی نجات کا ذریعہ سمجھا جاتا چنانچہ ہندو تہا شر سے باہر غور و فگر میں مصروف رہتے اور ان میں سے بہت سے جھونپڑیوں میں اپنے گرو کی رہنمائی میں گروپ بنا کر بھی رہتے۔ ان میں سے کچھ گروپ بھیک پر گزارہ کرتے ہوئے سیاحت کرتے ان میں سے کچھ مادرزاد بہمن رہتے اور کچھ لائقوںی پاندھ لیتے۔ بھارت کے طول و عرض میں اس قسم کے چناؤ دھاری یانگ دھرمنگ اور خاکستر میلے سلوہوؤں کی ایک بڑی تعداد، جنگلوں، دریاؤں اور پہاڑوں میں کشت سے پالی جاتی ہے، اور عام ہندو معاشرے میں ان کی پوجا تک کی جاتی ہے۔ (۲)

روحانی قوت اور ضبط نفس کے حصول کی خاطر ریاضت کا ایک اہم طریقہ "یوگا" الجلو کیا گیا جس پر ہندو ملت بدھ ملت اور ہیمن ملت کے پیروکار بھی عمل کرتے ہیں اس طریقہ ریاضت میں یوگی اتنی دیر

۱- گذشت دنوں و شوہر پریش کے بہترانہ چدر می نے کھراویں کی پوجا اور پرستش کرنے کی حکم کا باقاعدہ آئا کیا۔ اخبارات میں جو تصوری شائع ہوئیں ان میں رام چند ہی اعلیٰ قسم کی کھراویں کپڑ کر تعلیم کھڑے نظر آ رہے ہیں (ملاظہ ہر نوائے وقت ۸ اکتوبر ۱۹۹۲ء) گویا اب مذکورہ بالا اشیاء کے ساتھ ساتھ کھراویں بھی ہندووں کی مقدس اشیاء میں شامل ہو گئی ہیں۔

تک سانس روک لیتے ہیں کہ موت کا شہبہ ہونے لگتا ہے دل کی حرکت کا اس پر اثر نہیں ہوتا۔ سردی کری ان پر اثر انداز نہیں ہوتی یوگی طویل ترین فاقہ کے بعد بھی زندہ رہتے ہیں ارتھ شاستر کے نامہ نگار اس طرز ریاضت پر تبصرہ کرتے ہوئے آخر میں لکھتے ہیں کہ یہ ساری ہاتھیں مغلی علم الاجام کے ماہرین کے لئے تو حیران کن ہو سکتی ہیں لیکن مسلم صوفیاء کے لئے چند اس حیران کن نہیں، کیونکہ اسلامی تصوف کے بہت سے سلسیلوں بالخصوص نقشبندی سلسلے میں فنا فی اللہ یا فنا فی الشیخ یا ذکر قلب کے اور اد میں جس دم کے کمی طریقے ہیں جن پر صوفیاء عامل ہوتے ہیں۔<sup>(۱)</sup>

یوگا عبادت کا ایک بھی انک نثارہ سادھوؤں اور یوگیوں کا دیکھتے ہوئے شعلہ فشاں انگاروں پر نگکے قدم چلانا اور بغیر جلے سالم لکل آٹا ہے، تیز دھار نوکیے خیز سے ایک گل سے دوسرے گل تک اور ناک کے دونوں حصوں تک اور دونوں ہونٹوں کے آر پار خیز اتار دینا اور اس طرح گھنٹوں کھڑے رہنا، تازہ کھانتوں اور نوکیلی کیلوں کے بستر پر لیٹے رہنا یا رات دن دونوں چیزوں یا ایک چید کے سارے کھرا رہنا یا ایک ٹانگ اور ایک ہاتھ کو اس طویل عرصہ تک بے مصرف بنا دینا کہ وہ سوکھ جائے یا مسلسل اٹھ لئے ایک ٹانگ اور ایک ہاتھ کو "ہندو دھرم یا وید انت" یعنی کنوار رہنا یا اپنے تمام اہل خانہ سے رہنا، ساری عمر ہر موسم اور بارش میں برہنہ رہنا، تمام عمر سنیاسی یعنی کنوار رہنا یا اپنے تمام اہل خانہ سے الگ ہو کر بلند پہاڑوں کے غاروں میں گیان دھیان کرنا وغیرہ بھی یوگا عبادت کے مختلف طریقے ہیں۔ اے ہندو یوگی ہندو دھرم یا وید انت یعنی تصوف کے مظاہر قرار دیتے ہیں۔<sup>(۲)</sup>

ہندو مت لور بده مت میں جنت منتر اور جلوہ کے ذریعہ عبادت کا طریقہ بھی راجح ہے عبادت کا یہ طریقہ اختیار کرنے والوں کو "تانترک" فرقہ کہتے ہیں یہ لوگ جلووی منتر جیسے آدم منی "پد منی او姆" یوگا کے انداز میں گیان دھیان کو نجات کا ذریعہ سمجھتے ہیں قدم وید ک لڑپر ہتانا ہے کہ سادھو اور ان کے بعض طبقات جلوہ اور سفلی عملیات میں ممارت حاصل کرنے کے عمل دہرایا کرتے تھے اس فرقہ میں تیز بے ہوش کرنے والی شرابوں کا پینا، گوشت اور پھلی کھانا، جنسی افعال کا بڑھ چڑھ کر کرنا، غلط اظتوں کو غذا پہنانہ ہی رسموں کے نام پر قتل کرنا جیسی فتنج اور مکروہ حرکات بھی عبادت سمجھی جاتی ہیں۔<sup>(۳)</sup>

### (ب) ہندو بزرگوں کے با فوق الفطرت اختیارات

جس طرح مسلمانوں کے ہل غوث، قطب، نجیب، ابدال، ولی، فقیر اور درویش وغیرہ مختلف مراتب لور مناصب کے بزرگ سمجھے جاتے ہیں، جنہیں با فوق الفطرت قوت لور اختیارات حاصل ہوتے ہیں اسی طرح ہندوؤں میں رشی، منی، مہاتما، اوتار، سادھو، سنت، سنیاسی، یوگی، شاستری اور جھتر ویدی وغیرہ مختلف مراتب اور مناصب کے بزرگ سمجھے جاتے ہیں جنہیں با فوق الفطرت قوت اور اختیارات حاصل ہوتے ہیں

ہندوؤں کی مقدس کتابوں کے مطابق یہ بزرگ ماضی حال اور مستقبل کو دیکھ سکتے ہیں، جنت میں دوڑتے ہوئے جاسکتے ہیں، دیوتاؤں کے دربار میں ان کا بڑے اعزاز سے استقبال کیا جاتا ہے، یہ اتنی زبردست جلووی طاقت کے مالک ہوتے ہیں کہ اگر چاہیں تو پہاڑوں کو اٹھا کر سمندر میں پھینک دیں یہ ایک نگاہ سے اپنے دشمنوں کو جلا کر خاکستر کر سکتے ہیں، تمام فضلوں کو برداشت کر سکتے ہیں، اگر یہ خوش ہو جائیں تو پورے شہر کو تباہی سے بچا لیتے ہیں دولت میں زبردست اضفافہ کر سکتے ہیں تو اسی سے بچا سکتے ہیں، دشمنوں کے حملے روک سکتے ہیں۔ (۱) منی وہ مقدس انسان ہیں جو کوئی کپڑا نہیں پہنتے، ہوا کو بطور لباس استعمل کرتے ہیں، جن کی غذا ان کی خاموشی ہے، وہ ہوا میں اڑ سکتے ہیں اور پرندوں سے اوپر جاسکتے ہیں یہ منی تمام انسانوں کے اندر پوشیدہ خیالوں کو جانتے ہیں کیونکہ انسانوں نے وہ شراب بی ہوئی ہے جو عام انسانوں کے لئے زہر ہے۔ (۲) شبیحی کے بیٹھے لارڈ گنیش کے پارے میں ہندوؤں کا عقیرہ ہے کہ وہ کسی بھی مشکل کو آسان کر سکتے ہیں اگر چاہیں تو کسی کے لئے بھی مشکل پیدا کر سکتے ہیں اس لئے پچ جب پڑھنے کی عمر کو پہنچتا ہے تو سب سے پہلے اسے گنیش کی پوجا کرنایی سکھلیا جاتا ہے۔ (۳)

### (ج) ہندو بزرگوں کی بعض کرامات

ہندوؤں کی مقدس کتب میں اپنے بزرگوں سے منسوب بست سی کرامات کا تذکرہ ملتا ہے ہم یہاں دو چار مثالوں پر ہی اتفاقاً کریں گے۔

(۱) ہندوؤں کی مذہبی کتاب رامائن میں رام اور راون کا طویل قصہ دیا گیا ہے کہ رام اپنی بیوی سیتا کے ساتھ جنگلات میں زندگی بسر کر رہا تھا انکا کاراجا راون اس کی بیوی کو انخوا کر کے لے گیا رام نے ہنوان (ہندوؤں کے شہنشاہ) کی مدد سے زبردست خونی جنگ کے بعد اپنی بیوی واپس حاصل کر لیا لیکن مقدس قوانین کے تحت اسے بعد میں الگ کر دیا۔ سیتا یہ غم برداشت نہ کر سکی لور اپنے آپ کو ہلاک کرنے کے لئے آگ میں کوڈ گئی اگنی دیوتا جو مقدس آگ کے مالک ہیں انسانوں نے آگ کو حکم دیا کہ وہ بجھ جائے اور سیتا کو نہ جلائے اس طرح سیتا دمکتی ہوئی آگ سے سالم نکل آئی اور اپنے بے ولغ کردار کا ثبوت فراہم کر دیا۔ (۴)

(۲) ایک بار بدھ مت کے درویش (بھکشو) نے یہ مجرہ و کھلایا کہ ایک پتھر سے ایک ہی رات میں اس نے ہزاروں شاخ و لا آم کا درخت پیدا کر دیا۔ (مقدمہ ارتھ شاستر صفحہ ۷۷-۷۸) (۵)

۱- بحوالہ سابق صفحہ ۹۸

۲- مقدمہ ارتھ شاستر صفحہ ۹۹-۱۰۰  
۳- روزنامہ سیاست، کلام فکر و نظر، مورخہ ۲۰ ستمبر ۱۹۹۱ حیدر آباد اللہ  
۴- ایک طرف بدھ مت کے بھکشو کا یہ مجرہ اور دوسرا طرف بدھ مت کے بانی گوم بدھ کے بارے میں یہ دلچسپ خبر ملاحظہ ہو "حیدر آباد کی خوبصورت سارگ جیل میں ایک چھوٹے جزا سے گوم بدھ کا جسم پھسل کر جیل میں گر گیا جس کا (باتی عاشیہ اگلے صفحہ پر)

(۳) محبت کے دیوتا (کلام) اور اس کی دیوی (رتی) اور ان دیوی دیوتاؤں کے دوست غاص طور سے موسم بہار کے خدا جب ہاتھ کھیلئے تو "کلام دیوتا" اپنے پھولوں کے تیروں سے "شیو دیوتا" پر بارش کرتے اور شیو دیوتا اپنی تیسری آنکھ سے ان تیروں پر لگاہ ڈالتے تو یہ تیر تھمی ہوئی خاک کی ٹھکل میں ٹالے ہو جاتے اور وہ ہر قسم کے نقصان سے محفوظ رہتا یوں کہ وہ جسمانی ٹھکل سے آزاو تھا۔<sup>(۱)</sup>

(۲) ہندوؤں کے ایک دیوتا اڑا کنیش کے والد شیوی کے بارے میں روایت ہے کہ دیوی پاروتی<sup>(۲)</sup> (آنکی بیوی کا نام) نے ایک بن تھیت کیا کہ لارڈ شیوان کے ٹھکل کے وقت شرارتاً ٹھکل خانہ میں گھس کر انہیں پریشان کرتے ہیں چنانچہ اس کا سذیاب کرنے کے لئے ایک انسانی پتلہ بنا لیا اور اس میں جان ڈال کر اسے ٹھکل خانے کے دروازے پر پھرہ دینے کے لئے بخادیا پھریا ہوا کہ شیوی حسب عادت دیوی پاروتی کو چھیڑنے اور ستائے کے لئے ٹھکل خانہ کی سوت چلے آئے۔ ان کی حیرت کی انتہاء رہی جب انہوں نے ٹھکل خانہ کے دروازے پر ایک خوبصورت بیچے کو پھرہ دیتے دیکھا شیوی نے ٹھکل خانے میں گھنے کی کوشش کی تو اس بیچے نے راستہ روک لیا شیوی کو اس مراجحت پر اتنا غصہ آیا کہ انہوں نے اترشول (تین نوک کا نیزہ) سے اس کا سرکلاٹ کر دھڑ سے الگ کر دیا، دیوی پاروتی کے لئے یہ قتل شدید حمد میں کا موجب بنا تب شیوی نے ملائمین کو حکم دیا کہ وہ فوری کسی کا سرکلاٹ کر لے آئیں، ملائمین کا ہر لکھے تو سب سے پہلے انکا سامنا ہاتھی سے ہوا اور وہ ہاتھی کا سرکلاٹ کے لئے آئے شیوی نے بیچے کے دھڑ پر ہاتھی کا سر جما کر پھر سے جان ڈال دی اور دیوی پاروتی بیچے کی نئی زندگی سے بہت خوش میں۔<sup>(۳)</sup>

ہندو مت کی تعلیمات کا مطلعہ کرنے کے بعد یہ انداز لگانا مشکل نہیں ہے کہ مسلمانوں کے ایک فرقہ "اللیل تصوف" کے عقائد اور تعلیمات ہندو هب سے کس درجہ متاثر ہیں مقیدہ وحدۃ الوجود اور طہول یکیں۔ عبادات اور ریاضت کے طریقے یکیں۔ بزرگوں کے ماقوم الفطرت اختیارات یکیں اور کوئی کی کرمات کا سلسلہ بھی یکیں اگر کوئی فرق ہے تو وہ ہے صرف ناموں کا۔ تمام معاملات میں ہم

عجیب خانیہ گزشتہ مٹھے سے

ذکر ۳۵۰۰ نئے تھا اور اسے ۹ منی کو بودھ پورنیا۔ موقع پر نقاب کشائی کے لئے نصب کیا جانا تھا، پر مجسہ دنیا کا سب سے بڑا پرس تھا، اس حداد میں (گوتم بدھ کو بھاتے بھاتے) دس افراد بھیل میں ڈوب گئے اور پچھے افراد رُختی ہو گئے۔ (نوائے وقت ۱۹۹۰ء) مشرکین کے معمودوں کی اصل حقیقت تو یہی ہے خواہ وہ بد مسوں کے ہوں یا ہندوؤں کے یا مسلمانوں کے لا اله الا هو فانی نول الخون۔ (ترجمہ: اس اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی دوسرا اللہ نہیں آخر تم کمال سے دھوک کھا رہے ہیں۔ سورہ فاطر آیت ۳)

- مقدمہ ارتح شاہزاد صفحہ ۹۰

- ۲- ہندو ان تینوں شخصیتوں کے بہت اور مورثیاں تراش کر پوچھتے ہیں۔

- روز نہمہ سیاست، "کام فکر و نظر" حیدر آباد المدینہ - مورخہ ۲۰ ستمبر ۱۹۹۱

اہمگی اور یکسانیت پالینے کے بعد ہمارے لئے ہندوستان کی تاریخ میں ایسی مثالیں باعث تجسس نہیں رہیں کہ ہندو لوگ، مسلمان چیزوں فقیروں کے مرید کیوں بن گئے اور مسلمان ہندو سلاہوؤں اور جو گیوں کے سرکیان دھیان میں کیوں حصہ لینے لگے۔<sup>(۱)</sup> اس اختلاط کا نتیجہ یہ ہے کہ ہندو پاک کے مسلمانوں کی اکثریت جس اسلام پر آج عمل چیرا ہے اس پر کتاب و سنت کی بجائے ہندو مذہب کے نقوش کمیں زیادہ سمجھ رہی ہے اور نمایاں ہیں۔

۶ - حکم ان طبقہ

۶- حملہ طبقہ  
بر صیرفہ ہندوپاک میں شرک و بدعت کے اسباب ملاش کرتے ہوئے اکثر یہ بات کسی جاتی ہے کہ  
چونکہ یہاں اسلام پہلی صدی ہجری کے آخر میں اس وقت پہنچا جب محمد بن قاسم رحمہ اللہ نے ۹۳ھ میں  
شدھ فتح کیا اس وقت محمد بن قاسم رحمہ اللہ اور اس کی افواج کے جلد واپس چلے جانے کی وجہ سے اولاً  
اسلام خالص کتاب و سنت کی بھل میں پہنچا ہی نہیں مانیا اسلام کی یہ دعوت بڑے محدود پہنچانے پر تھی کی  
وجہ ہے کہ پر صیرفہ کے مسلمانوں کی اکثریت کے افکار و اعمال میں، مشرکانہ اور ہندو آنہ رسم و رواج بڑے  
 واضح اور نمایاں ہیں۔

واصح اور نمایاں ہیں۔  
تاریخی اعتبار سے یہ بات درست ثابت نہیں ہوتی امر و تقدیم یہ ہے کہ سرزمین پر صغیر عبید فاروقی (۱۵ھ) سے ہی صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے ورود مسعود سے بہروز ہونی شروع ہو گئی تھی عبید فاروقی اور عبید عثمانی میں اسلامی ریاست کے نیز ٹکنی آنے والے ممالک میں شام، مصر، عراق، یمن، ترکستان، سرققت، بخارا، ترکی، افریقہ اور ہندوستان میں ملا بار، جزائر سرائندھپ، مالدھپ، گجرات اور سندھ کے علاقے شامل تھے اس عرصہ میں سرزمین ہند میں تشریف آنے والے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کی تعداد ۲۵، تابعین کی تعداد ۷۳ اور تبع تابعین کی تعداد ۱۵۰ تباہی جاتی ہے۔ (۲) گویا پہلی صدی

۱- زیدہ العارفین تدریج اسلام کین حافظ غلام قادر اپنے زمانے کے قطب الاقوام اور غوث الاخوات اور محبوب خدا تھے جن  
فیض روحلی ہر خاص و عام کے لئے اب تک جاری ہے یہی وجہ حقی کہ ہندو، سکھ، ہیمسالی، ہر قوم اور فرقہ کے لوگ آپ سے  
فیض روحلی حاصل کرتے تھے، آپ کے عرص میں تمام فرقوں کے لوگ شامل ہوتے تھے آپ کے تمام مریدان باصنایغیر  
روحلی سے ملا مال اور پابند شرع شریف ہیں (ریاض اسلام کین صفحہ ۲۷۶) نوالہ شریعت و طریقت صفحہ ۲۷۷) دوسری طرف  
اسا علیہ فرقہ کے پیر شمس الدین صاحب سعییر تعریف لائے تو تعریف کر کے اپنے آپ کو یہاں کے باشندوں کے رنگ میں رنگ  
لیا ایک دن جب ہندو دوسرے کی خوشی میں گریا رقص کر رہے تھے پیر صاحب بھی اس رقص میں شریک ہو گئے اور ۲۸  
گیت تعنیف فرمائے، اسی طرح ایک دوسرے پیر صدر الدین صاحب (اما علی) نے ہندوستان میں آکر اپنا ہندوانہ نام "ر  
دیو" (بیدا درویش) رکھ لیا اور لوگوں کو بتایا کہ وشنو کا وسوں اوتار حضرت علی ہٹھ کی محل میں ظاہر ہو چکا ہے، اس کے پ  
صوفیوں کی زبان میں محمد اور علی کی تعریف میں بھی گلایا کرتے تھے۔ (اسنای تصور میں غیر اسلامی تصوف کی آئیزش ص  
۲- لاحظہ ہو "اقليم ہندیں اشاعت اسلام" از عازی عن  
(۳۲۴-۳۲)

بھری کے آغاز میں ہی اسلام بر صیرہ ہند پاک میں خالص کتاب و سنت کی ٹھکل میں پہنچ گیا تھا اور ہندو مت کے بزاروں سالہ پرانے اور گھرے ائمہ کے باوجود مصحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین۔ تابعین اور تبع تابعین رحمہم اللہ کی سعی جمیلہ کے نتیجہ میں مسلسل وسعت پذیر تھا۔ جو بات تاریخی حقائق سے ثابت ہے وہ یہ کہ جب کبھی موحد اور مومن افراد بر سر اقتدار آئے تو وہ اسلام کی شان و شوکت میں اضافے کا باعث بنے۔ محمد بن قاسم کے بعد سلطان سُکْلَتْغَیْن۔ سلطان محمود غزنوی اور سلطان شاہ عبدالدین محمد غوری کا عدد (۹۸۶ تا ۱۰۵۷ء) اس بات کا واضح ثبوت ہے کہ اس دور میں اسلام بر صیرہ کی ایک زبردست سیاسی اور سماجی توت بن گیا تھا اس کے پر عکس جب کبھی طحد اور بے دین قسم کے لوگ سریر آرائے حکومت ہوئے تو وہ اسلام کی پسپائی اور رسول اللہ کا باعث بنے اس کی ایک واضح مثال عدہ اکبری ہے جس میں سرکاری طور پر لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ أَكْبَرُ خلیفۃ الرَّسُولِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہٗ وَسَلَّمَ مسلمانوں کا کلمہ قرار دیا گیا۔ اکبر کو دربار میں ہاتھ دھنہ کیا جاتا، ثبوت، وحی، حشر نظر اور بنت دوزخ کا مذاق اڑایا جاتا، نماز، روزہ، حج اور دیگر اسلامی شعائر پر حملہ کھلا اعتراض کئے جاتے سو، جو اور شراب حلال نہ سراۓ گے سور کو ایک مقدس جانور قرار دیا گیا ہندوؤں کی خوشنودی حاصل کرنے کے لئے گائے کا گوشت حرام قرار دیا گیا۔ دیوالی، دسرہ، رامکی، پونم، شیوارتی جیسے تہوا ہندو ائمہ رسم کے ساتھ سرکاری سطح پر منائے جاتے (ملخصاً) <sup>(۱)</sup> حقیقت یہ ہے کہ ہندوستان میں ہندو مذہب کے احیاء اور شرک کے پھیلاؤ کا اصل سبب ایسے ہی بے دین اور اقتدار پرست مسلمان حکمران تھے۔

تفصیل ہند کے بعد کا جائزہ لیا جائے تو یہ حقیقت اور بھی واضح ہو کر سامنے آتی ہے کہ شرک و بدعت اور لا ادبیت کو پھیلانے یا روکے، میں حکمرانوں کا کروار بڑی اہمیت رکھتا ہے جمارے نزدیک ہر یا کتناں کو اس سوال پر سمجھیگی سے غور کرنا چاہئے کہ آخر کیا وجہ ہے کہ دنیا کی وہ واحد ریاست جو کم و بیش نصف صدی قبل حضن کلمہ توحید لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کی بنیاد پر معرض وجود میں آئی تھی اس میں آج بھی کلمہ توحید کے نفاذ کا دور دور کوئی نشان نظر نہیں آ رہا؟ اگر اس کا سبب جمالت قرار دیا جائے تو جمالت ختم کرنے کی ذمہ داری بھی حکمرانوں پر تھی اگر اس کا سبب نظام تعلیم قرار دیا جائے تو نظام تعلیم کو بدلنے کی ذمہ داری بھی حکمرانوں پر تھی اگر اس کا سبب دین خلافتی قرار دیا جائے تو دین خلافتی کے علمبرداروں کو راہ راست پر لانا بھی حکمرانوں کی ذمہ داری تھی لیکن الیتہ تو یہ ہے کہ توحید کے نفلت کے مقدس فرضیہ کی بجا آوری تو رہی دور کی بات، ہمارے حکمران خود کتاب و سنت کے نفاذ کی راہ میں سب سے بڑی رکلوٹ بننے آئے ہیں۔ سرکاری سطح پر شرعی حدود کو ظالمانہ قرار دینا، قصاص، دست اور قانون شہادت کو وقیانوی کہنا، اسلامی شعائر کا مذاق اڑایا، سودو نظام کے تحفظ کے لئے عدالتون کے دروازے کھلکھلاتا، عالمی قوانین

اور فیصل پلانگ جیسے غیر اسلامی منصوبے زبردستی مسلط کرنا، شفقت طائفوں، قوالوں، مغتیلوں اور مویقاروں کو پذیری ائمہ بخواہا (۱) سال نو اور جشن آزادی جیسی تقدیب کے بھائے شراب و شباب کی محفلین منعقد کرنا ہمارے عزت تاب حکمرانوں کا معمول بن چکا ہے دوسری طرف نہ مت اسلام کے نام پر ہمارے بھائی حکمران (اللہ ملائک اللہ) جو کارنائے سر انجام دیتے چلے آ رہے ہیں ان میں سب سے نمایاں اور سرفہرست دین خلقانی سے عقیدت کا اظہار اور اس کا تحفظ ہے شاید ہمارے حکمرانوں کے نزدیک اسلام کا سب سے انتیازی وصف یہی ہے کہ بلنی پاکستان محمد علی جناب مطہر سے لے کر مرحوم محمد ضیاء الحق تک اور حکیم الامت علامہ محمد اقبال رحمہ اللہ سے لے کر مرحوم حفیظ جالندھری تک تمام قوی لیڈریوں کے خوبصورت سٹک مرمر کے منقش مزار تعمیر کرائے جائیں ان پر مجدور (کارڈ) متعین کئے جائیں قوی دنوں میں ان مزاروں پر حاضری دی جائے۔ پھولوں کی چادریں چڑھائیں جائیں۔ سلامی دی جائے فاتح خوانی اور قرآنی خوانی کے ذریعے ائمہ ٹواب پنچائے کا مشغل فرمایا جائے۔ تو یہ دین اسلام کی بہت بڑی خدمت ہے۔

یاد رہے بلنی پاکستان محمد علی جناب مطہر کے مزار کی دیکھ بھال اور حفاظت کے لئے باقاعدہ ایک الگ میجمنٹ بورڈ قائم ہے جس کے ملازم سرکاری خزانے سے تنخوا پاتے ہیں گزشتہ برس مزار کے تقدیس کے خاطر یہ نت کی سینیڈنگ کمیٹی نے مزار کے ارد گرو ۶ فرلانگ کے علاقے میں مزار سے بلند کسی بھی عمارت کی تعمیر پر پابندی عائد کرنے کا فیصلہ کیا ہے۔ (روزنامہ جنگ ۳۳ اگست ۱۹۹۱ء) (۲)

۱۹۷۵ میں شہنشاہ ایران نے سونے کا دروازہ سید علی ہجویری رحمہ اللہ کے مزار کی تذریکیا جسے پاکستان کے اس کے وقت کے وزیر اعظم نے اپنے ہاتھوں سے دبار میں نصب فرمایا۔ ۱۹۸۹ میں وفاقی گورنمنٹ نے جنگ میں ایک مزار کی تحریر ترمیم کے لئے ۱۸ لاکھ روپے کا عطیہ سرکاری خزانے سے ادا کیا۔ ۱۹۹۱ میں سید علی ہجویری کے عرس کا افتتاح وزیر اعلیٰ چنگل نے مزار کو ۳۰ من عق گلاب سے غسل دے کر کیا (۳) جبکہ اصل "داتا صاحب" کے ۴۳۸ ویں عرس کے افتتاح کے لئے جناب وزیر اعظم صاحب بنفس نفیس تشریف لے گئے مزار پر پھولوں کے چادر چھلانگی، فاتح خوانی کی، مزار سے مقلع مسجد میں نماز عشاء ادا کی اور دودھ کی سبیل کا افتتاح کیا نیز ملک میں شریعت کے نفلہ کشیر اور

۱۔ ایک نیافت میں وزیر اعظم نے پولیس بینڈ کی دلکش دھونوں سے خوش ہو کر بینڈ مارٹر کو پچاس ہزار روپیہ انعام دیا (الاعتماد ۵ جون ۱۹۹۲ء)

۲۔ یاد رہے کہ معلمہ میں بیت اللہ شریف کی عمارت کے اردو گرد بیت اللہ شریف سے دو گنی تھنی بلند و بالا عمارتیں موجود ہیں جو مسجد الحرام کے بالکل قریب واقع ہیں اسی طرح مدینہ منورہ میں روپہ رسولؐ کے اردو گرد روپہ مبارک سے دو گنی تھنی بلند و بالا عمارتیں موجود ہیں جن میں عام لوگ رہائش پذیر ہیں۔ علماء کرام کے نزدیک ان رہائشی عمارتوں کی وجہ سے نہ تو بیت اللہ شریف کا تقدیس محروم ہوتا ہے نہ روپہ رسولؐ کا۔

۳۔ صحیفہ اللہ حدیث کراچی ۱۹ دسمبر ۱۹۸۹ء۔ روزنامہ جنگ ۲۳ جولائی ۱۹۹۱ء

مطہین کی آزادی افغانستان میں امن و احکام اور ملک کی یک جتنی ترقی اور خوشحالی کے لئے دعائیں میں۔ (۱) گزشتہ دونوں وزیر اعظم صاحب ازبکستان تشریف لے گئے جہاں انہوں نے چالیس لاکھ ڈالر مقرباً ایک کروڑ روپیہ پاکستانی) امام بخاری رحمہ اللہ کے مزار کی تعمیر کے لئے بطور عظیہ عنایت ہے۔ (۲)

ذکورہ بالا چند مثالوں کے میں البتہ اہل بصیرت کے سمجھنے کے لئے بہت کچھ موجود ہے ایسی مرزین جس کے فرمانروای خود یہ "خدمتِ اسلام" سرانجام دے رہے ہوں وہاں کے عوام کی اکثریت اگر علی گلی، محلہ محلہ، گاؤں گاؤں، شب و روز مراکز شرک قائم کرنے میں مصروف عمل ہوں تو اس میں بعثت کی کوئی بات نہیں ہے؟ کما جاتا ہے انسان علیٰ دینِ مُلُوکِہم (یعنی عوام اپنے حکمرانوں کے کس پر چلتے ہیں) یہ دور اپنے برائیم کی تلاش میں ہے۔

### پس چہ باید کرو؟

جیسا کہ ہم پہلے واضح کرچکے ہیں کہ انسانی معاشرے میں تمام تر شر و فساد کی اصل بنیاد شرک ہی ہے شرک کا ذہر جس تیزی سے معاشرے میں سراہیت کر رہا ہے اسی تیزی سے پوری قوم ہلاکت اور بربادی کی طرف بڑھتی چلی جا رہی ہے اس صورت حال کا تقاضا یہ ہے کہ عقیدۃ توحید کا شعور رکھنے والے لوگ انفرادی اور اجتماعی، ہر سطح پر شرک کے خلاف جہلو کرنے کا عزم کریں انفرادی سطح پر سب سے پہلے اپنے گھروں میں الٰہ و عیال پر توجہ دیں جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا واضح حکم بھی ہے۔

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوْنَا أَنفَسَكُمْ وَ أَهْلِنِكُمْ نَارًا﴾

ترجمہ: اے لوگو جو ایمان لائے ہو، اپنے آپ کو اور اپنے الٰہ و عیال کو (جہنم کی) آگ سے بچاؤ۔ (سورۃ تحریم آیت ۶) اس کے بعد اپنے عزیز اقارب دوست احباب پر توجہ دی جائے اور پھر گھر گھر، گلی گلی، محلہ محلہ اور بستی جا کر عقیدۃ توحید کی دعوت پیش کی جائے لوگوں کو شرک کی ہلاکت خیروں اور تباہ کاریوں سی آگاہ کیا جائے۔

اجتماعی سطح پر ملک میں اگر کوئی گروہ یا جماعت خالص توحید کی بنیاد پر غلبہ اسلام کے لئے جدوجہد اگر رہی ہو تو اس کے ساتھ تعاون کیا جائے کوئی فرد یا اوارہ یہ مقدس فرضیہ انجام دے رہا ہو تو اس کے

ساتھ تعلوں کیا جائے، کوئی اخبار، جریدہ، یا رسالہ اس کا خیر میں مصروف ہو تو اس کے ساتھ تعلوں کا جائے، شرک اپنے سامنے ہوتے دیکھنا اور پھر اسے روکنے یا مٹانے کے لئے جدوجہد نہ کرنا سراسر اللہ تعالیٰ کے عذاب کو دعوت دیتا ہے، ایک حدیث شریف میں ارشاد مبارک ہے۔

”جب لوگ کوئی خلاف شرع کام ہوتا دیکھیں اور اسے نہ روکیں تو قریب ہے کہ اللہ تعالیٰ اور سب پر عذاب نازل فرمادے“ (ابن ماجہ، تفسی)

ایک دوسری حدیث شریف میں ارشاد بنوی ہے۔

”اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے تم دوسروں کو نیکی کا حکم دیتے رہو، اور برائی سے روکتے رہو ورنہ اللہ تعالیٰ تم پر عذاب نازل کر دے گا، پھر تم اس سے دعا کرو گے تو وہ تمہاری دعا بھی قبول نہیں کرے گا۔“ (تفسی)

غور فرمائیے کہ اگر عام مکالموں سے لوگوں کو نہ روکنے پر اللہ تعالیٰ کا عذاب نازل ہو سکتا ہے تو پھر شرک، جسے خود اللہ تعالیٰ نے سب سے برا گناہ (قلم) قرار دیا ہے — کو نہ روکنے پر عذاب کیوں نازل نہ ہو گا؟ رسول اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے۔

”جو شخص خلاف شرع کام ہوتا دیکھے تو اسے چاہئے کہ وہ اسے ہاتھ سے روکے، اگر اس کی طاقت نہ ہو تو پھر زبان سے روکے، اور اگر اس کی بھی طاقت نہ ہو تو پھر دل سے ہی برا جانے، اور یہ ایمان کا کمزور ترین درجہ ہے۔“ (مسلم شریف)

پس اے الل ایمان! اپنے آپ کو اللہ تعالیٰ کے عذاب سے بچاؤ، اور ہر حال میں شرک کے خلاف جہاد کرنے کے لئے اٹھ کھڑے ہو، جو جان سے کر سکتا ہو وہ جان سے کرے، جو مل سے کر سکتا ہو وہ مل سے کرے، جو ہاتھ سے کر سکتا ہو وہ ہاتھ سے کرے، جو زبان سے کر سکتا ہو وہ زبان سے کرے، جو قلم سے کر سکتا ہو وہ قلم سے کرے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

﴿إِنْفِرُوا خَفَافًا وَ ثِقَالًا وَ جَاهِدُوا بِأَنْفُسِكُمْ وَ أَنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۝﴾ (۴۱:۹)

ترجمہ: نکلو، خواہ ہلکے ہو یا بوجمل اور جملو کو اللہ تعالیٰ کی راہ میں اپنے مالوں اور اپنی جانوں کے ساتھ یہ تمہارے لئے بہتر ہے اگر تم جانو۔ (سورہ توبہ آیت ۹۱)



# النِّيَّةُ

## نیت کے مسائل

اعمال کے اجر و ثواب کا دار و مدار نیت پر ہے۔

مسنلہ ۱

عَنْ عَمَّرِ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ أَمْرٍ مَا نَوَى فَمَنْ كَانَ هِجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا أَوْ إِلَى امْرَأَةٍ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (۱)

حضرت عمر بن خطاب رضي الله عنه کتنے ہیں میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے سنائے کہ "اعمال کا دار و مدار نیتوں پر ہے ہر شخص کو اعمال کا بدلہ نیت کے مطابق ملے گا جس نے دنیا حاصل کرنے کی نیت سے بھرت کی اسے دنیا ملے گی اور جس نے کسی عورت سے نکاح کے لئے بھرت کی (اسے عورت ہی ملے گی) پس مهاجر کی بھرت کا صلہ وہی ہے جس کے لئے اس نے بھرت کی۔" اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

عَنْ أَبِي عِبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ عَمَّارٍ بْنِ يَاسِرٍ عَنْ أَبِيهِ قَالَ أَخَذَ الْمُشْرِكُونَ عَمَّارَ بْنَ يَاسِرَ فَلَمْ يَتَرْكُوهُ حَتَّى سَأَلَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَذَكَرَ آلَهَتَهُمْ بِخَيْرٍ ثُمَّ تَرَكُوهُ فَلَمَّا آتَى رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَا وَرَاءَكُمْ قَالَ شَرٌّ يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا تَرَكْتُ حَتَّى لِنْتُ مِنْكَ وَذَكَرْتُ آلَهَتَهُمْ بِخَيْرٍ قَالَ كَيْفَ تَجِدُ قَلْبَكَ قَالَ مُطْمِنًا بِالْإِيمَانِ قَالَ إِنْ عَادُوا فَعَدْ رَوَاهُ الْبَيْهَقِيُّ (۲)

حضرت ابو عبیدہ بن محمد بن عمار بن یاسر رضي الله عنهم اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت عمار بن یاسر رضي الله عنهم کو مشرکوں نے پکڑ لیا اور اس وقت تک نہ چھوڑا (یعنی سزا دیتے رہے) جب تک انہوں

۱- کتاب بدء الوجهی إلى رسول الله ﷺ

۲- کتاب المرتد بباب المكره على الودوة

نے نبی اکرم ﷺ کو مکل نہ دی اور ان کے معبدوں کا بھلائی سے تذکرہ نہ کیا۔ جب حضرت عمار بن مولہ رسول اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ نے پوچھا ”کیا ہوا؟“ حضرت عمار بن مولہ نے عرض کیا ”بہت بُرا ہوا یا رسول اللہ ﷺ! مجھے اس وقت تک نہیں چھوڑا گیا جب تک میں نے آپ ﷺ کے بارے میں نازبا کلمات نہ کے اور ان کے معبدوں کی تعریف نہیں کی۔“ آپ ﷺ نے پوچھا ”اپنے دل کی کیا کیفیت محسوس کرتے ہو؟“ حضرت عمار بن مولہ نے عرض کیا ”ایمان پر پوری طرح مطمئن ہے“ تب آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”اگر یہ مشک و دبارہ ایسا کریں تو تو بھی ایسا ہی کرنا“ اسے یہقی نے روایت کیا ہے۔

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إِنَّ اللَّهَ لَا يُنْظَرُ إِلَى صُورِكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ وَلَكُنْ يُنْظَرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ رَوَاهُ مُسْلِيمٌ<sup>(۱)</sup>

حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں رسول اکرم ﷺ نے فرمایا ”الله تعالیٰ تمہاری صورتوں اور مالوں کو نہیں دیکھتا بلکہ تمہارے دلوں (کی نیت) اور اعمال دیکھتا ہے۔“ اسے سلم نے روایت کیا ہے۔

عن أبي الدرداء رضي الله عنه يَلْغُ بِهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَنْ أَتَى فِرَاشَةً وَهُوَ يَنْوِي أَنْ يَقُومَ يَصْلِي مِنَ اللَّيْلِ فَعَلَبَتْ عَيْنَاهُ حَتَّى أَصْبَحَ كَثِيرًا لَهُ مَا نَوَى وَكَانَ نَوْمَهُ صَدَقَةً عَلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ عَزَّ وَجَلَّ رَوَاهُ النَّسَانِيُّ<sup>(۲)</sup>

حضرت ابو درداء رض کو نبی اکرم ﷺ کی بات پہنچی کہ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”جو شخص (رات کو) اپنے بستر پر اس نیت سے لیٹا کر تجد کی نماز پڑھے گا، لیکن اس کی آنکھوں پر نیند اس قدر غالب آنکھی کہ صحیح ہو گئی تو اس کی نیت کا ثواب مل جائے گا اور اس کی نیند اس کے رب کی طرف سے اس پر صدقہ شمار ہو گی۔“ اسے نسائی نے روایت کیا ہے۔

\*\*\*

۱- کتاب البر والصلة بباب المسلم آخر المسلم لا يظلم ولا يذلة  
۲- صحيح سنن النسائي للإنساني الجزء الأول ، رقم الحديث ۱۶۸۶

## فضل التوحيد

### التجزء في فضائل

كلمة توحيد کا اقرار دین اسلام کا سب سے پہلا بُنیادی رُکن ہے۔

مسنونہ ۲

عَنْ أَبْنَى عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعَثَ مَعَادًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ إِلَى الْيَمَنِ فَقَالَ اذْعُهُمْ إِلَى شَهَادَةِ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنِّي رَسُولُ اللَّهِ فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكُمْ فَأَعْلَمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ أَفْرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكُمْ فَأَعْلَمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ أَفْرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً فِي أَمْوَالِهِمْ تُؤْخَذُ مِنْ أَغْيَانِهِمْ وَتُرْدَعُ عَلَى فُقَرَائِهِمْ رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ (۱)

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے حضرت معاذ بن جہنم کو حکم یعنی بنا کر بھیجا تو فرمایا "لوگوں کو (پسلے) لا إله إلا الله او ر پھر یہ کہ میں یعنی (محمد ﷺ) اللہ کا رسول ہوں اس کی طرف دعوت دیتا، اگر وہ اسے مان لیں تو پھر اُسیں بتاتا کہ اللہ تعالیٰ نے ہر دن رات میں ان پر پانچ نمازیں فرض کی ہیں اگر وہ اسے بھی مان لیں تو پھر اُسیں بتاتا کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے مالوں پر زکوٰۃ فرض کی ہے جو ان کے مالداروں سے وصول کی جائے گی اور ان کے فقراء کو زی جائے گی۔" اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

غير مسلم كلمة توحيد کا اقرار کر لے تو اسے قتل کرنا منع ہے۔

مسنونہ ۳

عَنْ أَسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ بَعَثَنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي سَرِيَّةٍ فَصَبَّحْنَا الْحُرَّقَاتِ مِنْ جَهَنَّمَ فَأَذْرَكْنَاهُ رَجُلًا فَقَالَ لَاهُ إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ فَطَعَنَتْهُ فَوَقَعَ فِي نَفْسِي مِنْ ذَلِكَ فَذَكَرَتْهُ لِنَبِيٍّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ

وَسَلَّمَ أَقَالَ لَأَللَّهِ إِلَّا اللَّهُ وَقَتْلَتْهُ قَالَ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّمَا قَالَهَا خَوْفًا مِنَ السَّلَاحِ  
قَالَ أَفَلَا شَفَقْتَ عَنْ قَلْبِهِ حَتَّى تَعْلَمَ أَقَالَهَا أَمْ لَأَ فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا عَلَيَّ حَتَّى تَمَنَّيْتُ أَنِّي  
أَسْلَمَتُ يَوْمَئِذٍ رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١)

حضرت اسامہ بن زید رضی اللہ عنہ کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ہمیں ایک لٹکر میں بھیجا حرقات  
(ایک مکاؤ کا نام) میں ہم نے جہینہ (قبیلہ کا نام) سے صحیح کے وقت جنگ کی ایک آدمی سے میرا سامنا  
ہوا تو اُس نے لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ پڑھا سیکن میں نے اسے برجمی سے مار ڈالا۔ (بعد میں) میرے دل میں  
تشویش پیدا ہوئی (کہ میں نے غلط کیا یا صحیح) تو میں نے نبی اکرم ﷺ سے اس کا ذکر کیا آپ ﷺ نے  
فرمایا "کیا اُس نے لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کما اور تو نے اسے قتل کر ڈالا؟" میں نے عرض کیا "یا رسول اللہ ﷺ"  
اُس نے ہتھیار کے ذرستے کلمہ پڑھا تھا" آپ نے فرمایا "کیا تو نے اس کا دل چیر کر دیکھ لیا تھا کہ  
تجھے پتہ چل گیا اس نے خلوص دل سے کلمہ پڑھا تھا یا نہیں؟" پھر آپ ﷺ بار بار یہی بات ارشاد  
فرماتے رہے یہاں تک کہ میں نے آرزو کی کاش میں آج کے روز مسلمان ہوا ہوتا۔ اسے مسلم نے  
روایت کیا ہے۔

مسنونہ ۳

کلمۃ توحید پر ایمان گناہوں کے کفارہ کا باعث بنے گا۔

عَنْ أَبِي ذَرٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ أَتَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ نَائِمٌ عَلَيْهِ  
نُوْبَةً أَبْيَضَ ثُمَّ أَتَيْتُهُ فَإِذَا هُوَ نَائِمٌ ثُمَّ أَتَيْتُهُ وَقَدِ اسْتَيقْظَ فَجَنَّسْتُ إِلَيْهِ فَقَالَ مَا مِنْ عَنْدِ  
قَالَ لَأَللَّهِ إِلَّا اللَّهُ ثُمَّ مَاتَ عَلَى ذَلِكَ إِلَّا دَخَلَ الْجَنَّةَ قُلْتُ وَإِنْ زَنِي وَإِنْ سَرَقَ قَالَ  
وَإِنْ زَنِي وَإِنْ سَرَقَ قُلْتُ وَإِنْ زَنِي وَإِنْ سَرَقَ قَالَ وَإِنْ زَنِي وَإِنْ سَرَقَ ثَلَاثًا ثُمَّ قَالَ  
فِي الرَّاعِيَةِ عَلَى رَغْمِ أَنْفُو أَبِي ذَرٍّ قَالَ فَخَرَجَ أَبُو ذَرٍّ وَهُوَ يَقُولُ وَإِنْ رَغْمَ أَنْفُ أَبِي  
ذَرٍّ رَوَاهُ مُسْلِمٌ (۲)

حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ کرتے ہیں میں نبی اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا آپ ایک سفید کپڑے  
میں سو رہے تھے میں دوبارہ حاضر ہوا تب بھی آپ سو رہے تھے میں تیسرا بار آیا تو آپ جاگ رہے  
تھے میں آپ کے پاس بیٹھ گیا آپ نے فرمایا "جس شخص نے لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَمَا وَرَأَسِي پر مرادہ جنت میں

۱- کتاب الایمان باب تحریم قتل الكافر بعد فوله لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ  
۲- کتاب الایمان باب من مات لا يشرك بالله شيئاً دخل الجنة

را خل ہو گا” میں نے عرض کیا ”خواہ زنا کیا ہو خواہ چوری کی ہو؟“ آپ نے ارشاد فرمایا ”خواہ زنا کیا ہو خواہ چوری کی ہو۔“ میں نے عرض کیا ”خواہ زنا کیا ہو خواہ چوری کی ہو؟“ آپ نے ارشاد فرمایا ”خواہ زنا کیا ہو خواہ چوری کی ہو۔“ یہ بات آپ نے تین بار فرمائی، پھر چوتھی مرتبہ آپ نے فرمایا ”خواہ زنا کیا ہو خاک آلوہ ہو“ پس جب ابُوزرہؓ (آپ کی مجلس سے انھ کس) باہر آئے تو کہہ رہے تھے ”خواہ انفُزُر کی ناک خاک آلوہ ہو“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرُو بْنِ الْعَاصِ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: إِنَّ اللَّهَ سَيَخْلُصُ رَجُلًا مِنْ أُمَّتِي عَلَى رُءُوسِ الْخَلَاقِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيَنْشُرُ عَلَيْهِ تِسْعَةَ وَتِسْعِينَ سِجْلًا كُلُّ سِجلٍ مِثْلَ مَدَابِصِ الْبَصَرِ ثُمَّ يَقُولُ: أَتَنْكِرُ مِنْ هَذَا شَيْئًا؟ أَظْلَمُكَ كَتَبْتِي الْحَافِظُونَ فَيَقُولُ لَا يَا رَبَّ فَيَقُولُ أَفْلَكَ عَذَّرًا؟ فَيَقُولُ لَا يَا رَبَّ فَيَقُولُ بَلَى، إِنَّ لَكَ عَذْنَا حَسَنَةً، فَإِنَّهُ لَا ظُلْمَ عَلَيْكَ الْيَوْمَ فَتَخْرُجُ بِطَاقَةً فِيهَا: أَشْهَدُ أَنَّ لَيْلَةَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ فَيَقُولُ: اخْضُرْ وَزَلَكَ فَيَقُولُ يَا رَبَّ مَا هَذِهِ الْبَطَاقَةُ مَعَ هَذِهِ السِّجْلَاتِ؟ فَقَالَ: إِنَّكَ لَا تُظْلِمُ قَالَ: فَتُوضَعُ السِّجْلَاتُ فِي كَفَةِ، وَالْبَطَاقَةُ فِي كَفَةِ فَطَاشتِ السِّجْلَاتُ، وَنَقْلَتِ الْبَطَاقَةُ فَلَا يَنْقُلُ (صَحِيحُ)

عَ اسْمِ اللَّهِ شَيْءٌ رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ (۱۱)  
 حضرت عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله علیہما جمعین کہتے ہیں میں نے رسول اکرم ﷺ کو  
 نہ ملتے ہوئے سا ہے کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ ساری مخلوق کے سامنے میری امت کے ایک آدمی کو  
 لائے گا اور اس کے سامنے (گناہوں) کے ننانوے دفتر کھد دیئے جائیں گے ہر دفتر حد تک پھیلا ہو  
 گا پھر اللہ تعالیٰ اُس آدمی سے پوچھے گا ”تو گوپنے ان اعمال میں سے کسی کا انکار کرتا ہے؟“ کیا (تمہارے)  
 اعمال تیار کرنے والے) میرے کتابوں نے تھجھ پر ظلم تو نہیں کیا؟ وہ آدمی کے گا ”نہیں یا اللہ“ پھر اللہ  
 تعالیٰ پوچھے گا (ان گناہوں کے بارے میں) ”تیرے پاس کوئی غدر ہے؟“ وہ آدمی کے گا ”نہیں یا اللہ“  
 اللہ تعالیٰ پھر ارشاد فرمائے گا ”اچھا نہرو! ہمارے پاس تمہاری ایک سیکی بھی ہے اور آج تم پر کوئی ظلم  
 نہیں ہو گا چنانچہ ایک لکھنڈ کا نکلا لایا جائے گا جس میں اشہدہ آن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَ أَنَّ مُحَمَّدًا  
 عَنْدَهُ وَسُونَةُ تَحْرِرُ ہو گا۔ اللہ تعالیٰ ارشاد فرمائے گا ”تمہارے اعمال وزن ہونے کی جگہ چلے جاؤ“ بنده

عرض کرے گا ”یا اللہ اس چھوٹے سے کاغذ کے نکڑے کو میرے گناہوں کے ذہر سے کیا نسبت ہو سکتی ہے؟“ اللہ تعالیٰ ارشاد فرمائے گا ”بندے! آج تم پر کوئی ظلم نہیں کیا جائے گا“ (یعنی ہر چھوٹے بڑے عمل کا حساب ضرور ہو گا) رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”گناہوں کے ذہر ترازو کے ایک پڑے میں اور کاغذ کا نکڑا دوسرا پڑے میں رکھ دیا جائے گا“ گناہوں کے دفتر ہمکے ثابت ہوں گے اور کاغذ کا نکڑا بھاری ہو جائے گا۔ (پھر آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا) ”اللہ تعالیٰ کے نام سے زیادہ کوئی چیز بھاری نہیں ہو سکتی“ اسے تندی نے روایت کیا ہے۔

**Ritabosunnat.Com**

عَنْ أَنَّسُ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ مَا دَعَوْتَنِي وَرَجَوْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ فِيكَ وَلَا أُبَالِي يَا ابْنَ آدَمَ لَوْ بَلَغَتْ ذُنُوبُكَ عَنَّ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفَرْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ وَلَا أُبَالِي يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَنِي بِقُرَابِ الْأَرْضِ حَطَّا يَا ثُمَّ لَقِيتَنِي لَا تُشَرِّكُ بِسِيَّئَاتِنِكَ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ (۱)

حضرت انس بن مالک کہتے ہیں میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا ہے، ”اللہ تعالیٰ فرماتا ہے“ اے ابن آدم! تو جب تک مجھے پکارتا رہے گا اور مجھ سے بخشش کی امید رکھے گا میں تجھ سے سرزد ہونے والا ہر گناہ بخفاہ رہوں گا، اے ابن آدم! مجھے کوئی پرواہ نہیں اگر تم سارے گناہ آسمان کے کنارے تک پہنچ جائیں اور تو مجھ سے بخشش طلب کرے تو میں تجھے بخش دوں گا۔ اے ابن آدم! مجھے کوئی پرواہ نہیں اگر تو روئے زمین کے برابر گناہ لے کر آئے اور مجھے اس حال میں ملے کہ کسی کو میرے ساتھ شریک نہ کیا ہو تو میں روئے زمین کے برابری تجھے مغفرت عطا کروں گا۔ (یعنی سارے گناہ معاف کروں گا)۔ اسے تندی نے روایت کیا ہے۔

مسئلہ ۵

خلوصِ ول سے کلمہ توحید کا اقرار کرنے والے کے لئے رسول اکرم ﷺ سفارش کریں گے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ خَالِصًا مَنْ قَلِيلٌ أَوْ نَفْسِي رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (۲)

۱- صحیح سنن الترمذی لللبانی الجزء الثالث ، رقم الحديث ۲۸۰۵

۲- کتاب العلم بباب الحرص على الحديث

حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا "قیامت کے روز میری سفارش سے فیض یا بہ ہونے والے لوگ وہ ہیں جنہوں نے پنج بیل سے یا (آپ نے فرمایا) جی جان سے لا الہ الا اللہ کا اقرار کیا ہے۔" اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِكُلِّ  
نَبِيٍّ دُعْوَةً مُسْتَجَابَةً فَتَعَجَّلُ كُلُّ نَبِيٍّ دُعْوَتَهُ وَإِنِّي أَخْبَأُكُمْ دُعْوَتِي شَفَاعَةً لِأُمَّتِي يَوْمَ  
الْقِيَامَةِ فَهِيَ نَائِلَةٌ إِذْ شَاءَ اللَّهُ مِنْ مَاتَ مِنْ أُمَّتِي لَا يُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيْئًا رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>(۱)</sup>

حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "ہر نبی کے لئے ایک دعا ایسی ہے جو ضرور قبول ہوتی ہے، تمام انبیاء کے وہ دعاء دنیا ہی میں مانگ لیں گے لیکن میں نے اپنی دعا قیامت کے دن اپنی امت کی شفاعت کے لئے محفوظ کر رکھی ہے میری شفاعت ان شاء اللہ ہر اس شخص کے لئے ہو گی جو اس حال میں مر آکے اس نے کسی کو اللہ تعالیٰ کے ساتھ شریک نہیں کیا۔" اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

### مسنونہ ۶ عقیدہ توحید پر مرنے والا جنت میں داخل ہو گا۔

عَنْ عُثْمَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ مَاتَ  
وَهُوَ يَعْلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ دَخَلَ الْجَنَّةَ رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>(۲)</sup>

حضرت عثمان رض کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "جو شخص اس حال میں مرے کہ اسے لا الہ الا اللہ کا علم (یقین) ہو تو وہ جنت میں جائے گا۔" اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

مسنونہ ۷ خلوصِ دل سے کلمہ توحید کا اقرار عرشِ اللہ سے قربت کا ذریعہ ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا قَالَ  
عَنْدَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ قُطُّ مُخْلِصًا إِلَّا فُتحَتْ لَهُ أَبْوَابُ السَّمَاوَاتِ حَتَّىٰ تُفْضَيَ إِلَى الْعَرْشِ مَا  
أَخْتَبَ الْكَبَائِرُ رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ<sup>(۳)</sup>

۱- کتاب الایمان بباب الیمات الشفاعة و اخراج الموحدين من النار

۲- کتاب الایمان بباب الدليل على أن مات على التوحيد دخل الجنة

۳- صحيح سنن الترمذی للبلالی الجزء الثالث ، رقم الحديث ۲۸۳۹

حضرت ابو ہریرہ رض کرتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسَّلَمُ نے فرمایا "جب بندہ بچے دل سے لا الہ الا اللہ کرتا ہے تو اس کے لئے آسمان کے دروازے کھول دیئے جاتے ہیں یہاں تک کہ وہ عرش تک پہنچ جاتا ہے بشر طیکہ کبیرہ گناہوں سے بچتا رہے۔" اسے تذہی نے روایت کیا ہے۔

**خلوصِ دل سے کلمۃ توحید کی گواہی دینے والے پر جننم حرام ہے**

مسنونہ ۸

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ نَبِيَّ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمَعَاذَ بْنَ جَبَلٍ رَدِيفَةَ عَلَى الرَّحْلِ قَالَ يَا مَعَاذًا! قَالَ لَيْكَ رَسُولُ اللَّهِ وَسَعْدَيْكَ، قَالَ يَا مَعَاذًا! قَالَ لَيْكَ رَسُولُ اللَّهِ وَسَعْدَيْكَ، قَالَ يَا مَعَاذًا! قَالَ لَيْكَ رَسُولُ اللَّهِ وَسَعْدَيْكَ، قَالَ مَا مِنْ عَبْدٍ يَشْهُدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا حَرَمَةُ اللَّهِ عَلَى النَّارِ قَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَفَلَا أَخْبِرُ بِهَا النَّاسَ فَيَسْتَبِشُوا قَالَ إِذَا يَتَكَلَّلُوا فَأَخْبِرُ بِهَا مَعَاذًا عِنْدَ مَوْتِهِ تَأْثِمُهُ رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>(۱)</sup>

حضرت انس بن مالک رض سے روایت ہے کہ معاذ بن جبل رض رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسَّلَمُ کے بیچھے سواری پر بیٹھے تھے آپ صلی اللہ علیہ وسَّلَمُ نے فرمایا "ای معاذ!" حضرت معاذ رض نے عرض کیا "یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسَّلَمُ!" آپ کا فرمانبردار حاضر ہے "آپ نے پھر فرمایا "ای معاذ!" حضرت معاذ نے عرض کیا "یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسَّلَمُ!" آپ کا فرمانبردار حاضر ہے "رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسَّلَمُ نے فرمایا "جو شخص گواہی دے کہ اللہ کے سوا کوئی اللہ نہیں اور محمد صلی اللہ علیہ وسَّلَمُ اس کے بندے اور رسول میں اللہ تعالیٰ اس کو جننم پر حرام کر دے گا" حضرت معاذ رض نے عرض کیا "یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسَّلَمُ!" کیا میں لوگوں کو اس سے آگاہ نہ کروں گا وہ خوش ہو جائیں " آپ صلی اللہ علیہ وسَّلَمُ نے ارشاد فرمایا "پھر تو لوگ صرف اسی پر تکمیل کر لیں گے۔" (اعمال کی فکر نہیں کریں گے) چنانچہ حضرت معاذ رض نے گناہ سے بچنے کے لئے مرتب وقت یہ حدیث بیان کی۔ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**خلوصِ دل سے کلمۃ توحید کا اقرار کرنے والا جنت میں جائے گا۔**

۹

عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَشْهُدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ صَادِقًا مِنْ قَلْبِهِ دَخَلَ الْجَنَّةَ رَوَاهُ

أحمد (۱)

حضرت اُنس رَضِيَ اللہُ تَعَالَیٰ عَنْہُ کرتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”جو شخص اس حال میں مرآکہ سچے دل سے کوئی رہتا تھا کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی لا نہیں“ اور محمد ﷺ کے رسول ہیں وہ جنت میں داخل ہو گا۔“ اسے احمد نے روایت کیا ہے۔

وضاحت توید کی نظریت کے بارے میں مذکورہ بالا تمام احادیث میں موحد کے جنت میں جانے کی خاتمت کا مطلب یہ ہرگز نہیں کہ موحد ہیسے عمل چاہے کرتا رہے، وہ گناہوں کی سزا پائے بغیر سیدھا جنت میں چلا جائے گا، بلکہ ان تمام احادیث کا مفہوم یہ ہے کہ موحد اپنے گناہوں کی سزا بھائیت کے بعد یا اللہ تعالیٰ کی طرف سے گناہ معاف کئے جانے کے بعد جنت میں ضرور جائے گا اور جس طرح شرک کا دائی نمکانہ جنم ہے، اسی طرح موحد کا دائی نمکانہ جنت ہو گا۔



# أَهْمَيَّةُ التَّوْحِيدِ

## تَوْحِيدُ كَيْفَيَّةُ اَهْمَيَّةِ تَوْحِيدِ

مسنونه ١٥ عقيدة توحيد پر ایمان نہ لانے والے جہنم میں جائیں گے۔

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ مَاتَ يَجْعَلُ لِلَّهِ نِدًا أَذْخِلَ النَّارَ رَوَاهُ الْبَخارِيُّ (١)

حضرت عبد الله بن مسعود رضي الله عنه کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”جو شخص اس حال میں مرے کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک نہ کریا تو وہ آنکھ میں داخل ہو گا۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ مَنْ لَقِيَ اللَّهَ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا دَخَلَ الْجَنَّةَ وَمَنْ لَقِيَهُ يُشْرِكُ بِهِ دَخَلَ النَّارَ رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٢)

حضرت جابر بن عبد الله رضي الله عنه کہتے ہیں میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے تھا کہ ”جس نے اللہ تعالیٰ سے اس حال میں ملاقات کی کہ اس کے ساتھ کسی کو شریک نہیں نہ کریا وہ جتنے میں داخل ہو گا“ اور جو اللہ تعالیٰ سے اس حال میں ملا کہ اس نے اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کیا ہو وہ جہنم میں جائے گا۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

مسنونه ١٦ تَوْحِيدُ كَيْفَيَّةُ اَهْمَيَّةِ تَوْحِيدِ وَالْوَلُوْنَ كَيْفَيَّةُ اَهْمَيَّةِ جَنَّتِ الْمُسْلِمِينَ

عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ أَهْوَنُ

١- كتاب الإيمان و النور باب إذا قال والله لا يكلم اليوم

٢- كتاب الإيمان باب من مات لا يشرك به الله شيئاً

اہلِ النارِ عَذَابًا أَبْوَ طَالِبٍ وَهُوَ مُتَعَلِّمٌ بِتَعْلِيَنِ يَغْلِي مِنْهُمَا دِمَاغُهُ رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>(۱)</sup>  
حضرت عبد الله بن عباس رضي الله عنهما سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا  
”جہنمیوں میں سے سب سے بکا عذاب ابوطالب کو ہو گا وہ آگ کی ڈھونتیاں پنچے ہوں گے جس سے  
ان کا دماغ کھول رہا ہو گا۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔  
وضاحت دوسری حدیث مسئلہ نمبر ۹۷ کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

مسئلہ ۱۲

رسولِ اکرم ﷺ نے حضرت معاذ بن جبل کو شرک کرنے کی بجائے  
قتل ہو جانے یا آگ میں جل جانے کی نصیحت فرمائی۔

عَنْ مَعَاذِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ أَوْصَانِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِعَشْرِ  
كَلِمَاتٍ قَالَ: لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيْئًا وَإِنْ قُتِلْتَ وَخَرَقْتَ وَلَا تَعْفُنَ وَالدِّينُكَ وَإِنْ أَمْرَاكَ أَنْ  
تَخْرُجَ مِنْ أَهْلِكَ وَمَالِكَ وَلَا تَتَرَكَنَ صَلَاةً مَكْتُوبَةً مُتَعَمِّدًا فَإِنَّ مَنْ تَرَكَ صَلَاةً مَكْتُوبَةً  
مُتَعَمِّدًا فَقَدْ بَرِئَتْ مِنْهُ ذَمَّةُ اللَّهِ وَلَا تَشْرِبَنَ حَمْرًا فَإِنَّ رَأْسَ كُلِّ فَاحِشَةٍ وَإِيَّاكَ  
وَالْمَعْصِيَةِ فَإِنَّ بِالْمَعْصِيَةِ حَلَ سَحَطُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَإِيَّاكَ وَالْفِرَارَ مِنَ الزَّحْفِ وَإِنْ  
هُنْكَ النَّاسُ وَإِذَا أَصَابَ النَّاسَ مُوتَاهُ وَأَتَتْ فِيهِمْ فَائِتَتْ وَأَنْفَقَ عَلَى عِيَالِكَ مِنْ  
طَوْلِكَ وَلَا تَرْفَعْ عَنْهُمْ عَصَمَكَ أَدْنَا وَلَا خَفْهُمْ فِي اللَّهِ رَوَاهُ أَحْمَدُ<sup>(۲)</sup>

حضرت معاذ بن جبل سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مجھے دس باتوں کی تاکید فرمائی (۱) اللہ  
قتل کے ساتھ کسی کو شرک نہ کرنا خواہ تمہیں قتل کر دیا جائے یا آگ میں جلا دیا جائے۔ (۲) اپنے  
والدین کی تافریانی نہ کرنا خواہ وہ تمہیں تمہارے الہ اور مال سے الگ ہونے کا حکم دیں۔ (۳) جان بوجہ  
کر فرض نماز ترک نہ کرنا کیونکہ جس نے فرض نماز جان بوجہ کر ترک کی وہ اللہ تعالیٰ کی حفاظت یا  
بخشش کے ذمہ سے نکل گیا۔ (۴) شراب نہ پینا کیونکہ یہ تمام بے حیائیوں کا سروچشمہ ہے۔ (۵) گناہ سے  
پچھا کیونکہ گناہ سے اللہ تعالیٰ کا غصب نازل ہوتا ہے۔ (۶) میدان جنگ سے بھاگنے سے گریز کرنا خواہ  
لوگ مر رہے ہوں۔ (۷) جب (کسی بندگ و بایا بیماری کے باعث) لوگ مرنے لگیں اور تم پسلے سے وہاں  
مقیم ہو تو وہیں نہ کھڑے رہنا۔ (۸) اپنے الہ اور عیال پر توفیق کے مطابق خرج کرنا۔ (۹) اپنے الہ اور عیال  
کو (دین پر چلانے کے لئے) لاٹھی کے استعمال سے گریز نہیں کرنا۔ (۱۰) اور اللہ تعالیٰ کے بارے میں

- كتاب الإيمان بباب شفاعة النبي لأبي طالب و التخفيف عنه بسببه  
- صحيح الترغيب والتزهيد لللباني ، كتاب الصلاة التزهيد من ترك الصلاة تماما

انہیں دو رہتا رہنا۔ اسے طبرانی نے روایت کیا ہے۔

مسئلہ ۱۳

عقیدۃ توحید پر ایمان نہ رکھنے والے کو اس کے نیک اعمال قیامت کے دن حکومی فائدہ نہیں دیں گے۔

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَبْنُ جُدْعَانَ كَانَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ يَصِيلُ الرَّاجِمَ وَيَطْعِمُ الْمِسْكِينَ فَهَلْ ذَاكَ نَافِعٌ قَالَ لَا يَنْفَعُهُ إِنَّهُ لَمْ يَقُلْ يَوْمًا رَبُّ الْغَفِيرِ لِي خَطِيئَتِي يَوْمَ الدِّينِ رَوَاهُ مُسْلِمٌ (۱)

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کیا کہ ”جدعن کا بیٹا زبانہ جالتیت میں صدر حرمی کرتا تھا مسکین کو کھانا کھلاتا تھا کیا یہ کام اسے فائدہ دیں گے؟“ آپ نے ارشاد فرمایا ”اے کچھ فائدہ نہ دیں گے کیونکہ اس نے کبھی یوں نہیں کیا“ اے میرے رب! قیامت کے دن میرے گناہ معاف فرماتا۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

عقیدۃ توحید پر ایمان نہ رکھنے والے کو مرنے کے بعد کسی دوسرے شخص کی دعا یا نیک عمل کا ثواب نہیں پہنچتا۔

مسئلہ ۱۴

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرُو أَنَّ الْعَاصِيَ أَبْنَ وَائِلٍ نَذَرَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ أَنْ يَنْحَرِ مِائَةَ بَدْنَةَ وَأَنَّ هِشَامَ بْنَ الْعَاصِي نَحْرَ حَصَّتَهُ خَمْسِينَ بَدْنَةً وَأَنَّ عَمْرُوا سَأَلَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ ذَلِكَ فَقَالَ أَمَّا أَبُوكَ فَلَوْ كَانَ أَقْرَبَ بِالْتَّوْحِيدِ فَصُمِّتَ وَتَصَدَّقَتْ عَنْهُ نَفْعَهُ ذَلِكَ رَوَاهُ أَخْمَدُ (۲)

حضرت عبد اللہ بن عمرو بن الحو سے روایت ہے کہ عاص بن واہل نے جالتیت میں سوانح قربان کرنے کی نذر مانی تھی وہ قام بن عاص نے اپنے حصے کے پچاس اونٹ ذبح کر دیئے لیکن حضرت عمرو بن الحو نے رسول اللہ ﷺ سے مسئلہ دریافت کیا تو آپ نے فرمایا ”اگر تمہارا باپ توحید پرست ہوتا اور تم اس کی طرف سے روزے رکھتے یا صدقہ کرتے تو اسے ثواب مل جاتا۔“ اسے احمد نے روایت کیا ہے۔

مسئلہ ۱۵

توحید کا اقرار نہ کرنے والوں کے خلاف حکومت وقت کو جنگ کرنے کا حکم ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ أَمْرَتُ

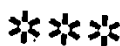
۱- کتاب الایمان باب الدلیل علی ان من مات على الكفر لا ينقذه عمل

۲- منفي الاخبار كتاب الجنائز باب وصول ثواب القرب

أَنْ أَفَاقَ الْأَنْسَ حَتَّى يَشَهُدُوا أَن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَيَؤْمِنُوا بِي وَبِمَا جَعَلَ بِهِ فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنْيَ دِمَاءَهُمْ وَأَنْفُوَهُمْ إِلَّا بِحَقَّهَا وَجِسَائِهِمْ عَلَى اللَّهِ رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١)

حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "مجھے لوگوں سے لڑنے کا حکم دیا گیا ہے یہاں تک کہ وہ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کا اقرار کریں، مجھ پر ایمان لا کیں، میری لائی ہوئی تعلیمات پر ایمان لا کیں اگر وہ ایسا کریں تو انہوں نے اپنے خون (یعنی جانیں) اور اپنے مال مجھ سے پچالئے مگر حق کے بدلتے اور ان کے اعمال کا حساب اللہ تعالیٰ کے ذمہ ہے۔" اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

وضاحت ۱۔ مگر حق کے بدلتے کا مطلب یہ ہے کہ اگر وہ کوئی ایسا کام کریں جس کی نزا قتل ہو مثلاً قتل یا زنا یا مرتد ہونا وغیرہ تو پھر انہیں شریعت کے مطابق قتل کی مزادی جائے گی۔  
۲۔ توحید کا اقرار نہ کرنے والے اگر اسلامی حکومت کے تحت ذی بن کر رہنا قبول کریں تو پھر ان کے خلاف جنگ نہیں ہوگی۔



# الْتَّوْحِيدُ فِي ضَوْءِ الْقُرْآنِ

## توحید قرآن مجید کی روشنی میں

الله تعالیٰ خود توحید کی گواہی دیتا ہے۔

مسنونہ ۱۶

شَهَدَ اللَّهُ أَلَّا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَاتِمًا بِالْقُسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ  
الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ۵ (۱۸:۳)

”الله تعالیٰ نے خود شادوت دی ہے کہ اس کے سوا کوئی اللہ نہیں نیز فرشتے اور علم والے لوگ  
جو انصاف پر قائم ہیں وہ بھی (یہی شادوت دیتے ہیں) واقعی اس نیروں اور حکیم کے علاوہ کوئی اللہ  
نہیں ہے۔“ (سورہ آل عمران آیت نمبر ۱۸)

قرآن مجید نے لوگوں کو صرف ایک اللہ تعالیٰ کی عبادت اور  
بندگی کی دعوت دی ہے۔

مسنونہ ۱۷

وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهٌ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ۵ (۱۶۳:۲)

”لوگو! تمہارا اللہ تو بس ایک ہی ہے اس کے سوا کوئی اللہ نہیں وہ بڑا مریان اور نیایت رحم  
کرنے والا ہے۔“ (سورہ بقرہ آیت نمبر ۱۶۳)

وَلَا تَذَنْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهَاهَا آخَرَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ كُلُّ شَيْءٍ مَالِكٌ إِلَّا وَجْهَهُ لَهُ الْحُكْمُ وَ  
إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۵ (۸۸:۲۸)

”الله تعالیٰ کے سوا کسی دوسرے اللہ کو نہ پکارو اس کے سوا کوئی اللہ نہیں اس کی ذات کے سوا  
ہر چیز ہلاک ہونے والی ہے، فرماندوالی اُسی کے لئے ہے اور اُسی کی طرف تم سب پٹلائے جانے والے  
ہو۔“ (سورہ قصص آیت نمبر ۸۸)

لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُخْبِي وَيُمْسِتُ رَبُّكُمْ وَرَبُّ أَبَاءِكُمْ الْأَوَّلِينَ ۵ (۸:۴۴)

”اُس کے سوا کوئی اللہ نہیں وہی زندگی عطا کرتا ہے وہی موت دیتا ہے وہ تمہارا بھی رب ہے

اور تمہارے آباء و اجداد جو گزر چکے ان کا بھی رب ہے۔” (سُورہ دخان، آیت نمبر ۸)

تمام انبیاء کرام اور رسولوں نے سب سے پہلے اپنی اپنی قوموں  
کو عقیدہ توحید کی دعوت دی۔

مسئلہ ۱۸

### ۱- حضرت نُوحٗ علیہ السلام

لَقَدْ أَرْمَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِيْ اغْبَذُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرِهِ إِنِّي أَخَافُ  
عَلَيْكُمْ عَذَابٌ يَوْمٌ عَظِيمٌ (۵۹:۷)

”ہم نے نُوحؑ کو اس کی قوم کی طرف بھیجا انسوں نے کما ”لے برادرانِ قوم! اللہ تعالیٰ کی بندگی  
کو اس کے سوا تمہارا کوئی اللہ نہیں ہے میں تمہارے حق میں ایک ہولناک دن کے عذاب سے ڈرتا  
ہوں۔“ (سُورہ اعراف آیت نمبر ۵۹)

### ۲- حضرت ہُودٌ علیہ السلام

وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُوَذَا قَالَ يَا قَوْمِ اغْبَذُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلَا تَتَقْوُنَ ۝  
(۶۰:۷)

”اور قوم عاد کی طرف ہم نے ان کے بھائی ہُود (علیہ السلام) کو بھیجا انسوں نے کما لے  
برادرانِ قوم! اللہ تعالیٰ کی بندگی کو اس کے سوا تمہارا کوئی اللہ نہیں پھر کیا تم غلط روش سے پرہیز نہ کرو  
گے؟“ (سُورہ اعراف آیت نمبر ۶۰)

### ۳- حضرت صَلَحٌ علیہ السلام

وَإِلَى نَمُوذَةِ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اغْبَذُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ، قَدْ  
جَاءَتْكُمْ يَتِيَّةٌ مِّنْ رَبِّكُمْ هَلِهِ نَاقَةُ اللَّهِ لَكُمْ آيَةٌ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ اللَّهِ وَلَا  
تَمْسُّهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذُكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (۷۳:۷)

”اور قوم شمود کی طرف ان کے بھائی صَلَح (علیہ السلام) کو بھیجا انسوں نے کما لے برادرانِ  
قوم! اللہ تعالیٰ کی بندگی کو اس کے سوا تمہارا کوئی اللہ نہیں ہے تمہارے پاس تمہارے رب کی طرف  
کے سکھی دیل آگئی ہے یہ اللہ تعالیٰ کی اونٹی تمہارے لئے ایک نشانی ہے لذات سے چھوڑ دو کہ اللہ  
کی زمین میں چرتی پھرے اس کو کسی برسے ارادے سے ہاتھ نہ لگانا ورنہ ایک دردناک عذاب

تمہیں آ لے گا۔ (سُورہ اعراف آیت نمبر ۷۳)

### ۳۔ حضرت شعیب عليه السلام

وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شَعِيبًا قَالَ يَا قَوْمَ اغْبَذُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ، فَلَمَّا جَاءَهُنَّكُمْ يَسْأَلُهُمْ مَنْ رَبُّكُمْ فَأَقْرَبُوهُ الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ وَلَا يَنْجُسُوا النَّاسَ أَشْيَاءً هُمْ وَلَا يَنْفِسُونَ فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ۝

(۸۵:۷)

اور مدین والوں کی طرف ہم نے اُن کے بھائی شعیب (علیہ السلام) کو بھیجا انہوں نے کہا "لے برادرانِ قوم! اللہ تعالیٰ کی بندگی کرو اس کے سوا تمہارا کوئی لاہ نہیں تمہارے پاس تمہارے رب کی طرف سے واضح دلیل آ گئی ہے لہذا وزن اور پیمانے پورے کرو لوگوں کو ان کی چیزوں میں گھاثانہ دو اور زین میں فساد بیانہ کرو جبکہ اس کی اصلاح ہو چکی اسی میں تمہاری بھلائی ہے اگر تم واقعی مومن ہو۔" (سُورہ اعراف آیت نمبر ۸۵)

### ۴۔ حضرت ابراہیم عليه السلام

وَإِنْزَاهِيمْ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اغْبَذُوا اللَّهَ وَ اتَّقُوْهُ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۝  
إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أُوْنَاتِنَا وَ تَخْلُقُونَ إِنْكَمَا ، إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَانْتَهُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقُ وَ اغْبَذُوهُ وَ اشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ

(۱۶:۲۹)

"اور ابراہیم (علیہ السلام) نے اپنی قوم سے کہا "اللہ کی بندگی کرو اور اسی سے ڈر دو یہ تمہارے لئے بہتر ہے اگر تم جاؤ، تم اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر جن کی عبادت کر رہے ہو وہ تو محض بُٹ ہیں اور تم ایک جھوٹ گھر رہے ہو۔ درحقیقت اللہ تعالیٰ کے سوا جن کی تم پرستش کرتے ہو وہ تمہیں رزق نکل دینے کا اختیار نہیں رکھتے (لہذا) اللہ تعالیٰ سے رزق مانگو اور اسی کی بندگی کرو اور اسی کا شکر ادا کرو۔ اُسی کی طرف تم بلائے جانے والے ہو۔" (سُورہ عنكبوت آیت نمبر ۱۶-۲۹)

### ۵۔ حضرت یوسف عليه السلام

مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِهِ إِلَّا أَسْمَاءٌ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَ آتَيْتُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ ، إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ ، أَمْرَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ذَلِكَ الَّذِي أَنْزَلَ الْقَبْرَمْ وَ لِكُنْ

كثُرَ النَّاسُ لَا يَعْلَمُونَ ٥ (٤٠:١٢)

”الله تعالى کو چھوڑ کر جن کی تم بندگی کر رہے ہو وہ اس کے سوا کچھ نہیں ہیں کہ بس چند نام یہں جو تم نے اور تمہارے آباء و اجداء نے رکھ لئے ہیں اللہ تعالیٰ نے ان کے لئے کوئی سند نازل نہیں لکی۔“ (سورہ یوسف آیت نمبر ۳۰)

۷- حضرت عیسیٰ علیہ السلام

إِنَّ اللَّهَ هُوَ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ فَاغْبُذُوهُ ، هَذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ ٥ (٦٤:٤٣)

”حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ میرا بھی رب ہے اور تمہارا بھی رب لہذا اُسی کی تم عبادت کو سیدھا راستہ ہے۔“ (سورہ زخرف آیت نمبر ۶۲)

۸- حضرت محمد ﷺ

فَلِإِنَّمَا أَنَا مُنذِرٌ وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلَّا اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّازُ ٥ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ  
وَمَا يَنْهَا مَا عَزِيزُ الْفَقَّازُ ٥ (٦٥:٣٨-٦٦)

”اے ہمارا کہہ دیجئے میں تو بس خبردار کرنے والا ہوں کہ کوئی حقیقی معبود نہیں مگر اللہ تعالیٰ جو کیتا ہے سب پر غالب آسماؤں اور زمین کا مالک اور ان ساری چیزوں کا مالک جو ان کے درمیان ہیں وہ زبردست بھی ہے اور بختی والے بھی۔“ (سورہ حم آیت نمبر ۶۵-۶۶)

۹- دیگر تمام انبیاء کرام و رسول

وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوَجَّسْ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاغْبُذُونَ (۲۵:۲۱)

”ہم نے تم سے پہلے جو رسول بھی بھیجا ہے اس کو یہی وحی کی ہے کہ میرے سوا کوئی اللہ نہیں پس تم لوگ میری ہی بندگی کرو۔“ (سورہ انبیاء، آیت نمبر ۲۵)

کسی نبی نے اللہ تعالیٰ کے سوا اپنی یا کسی دوسرے کی بندگی کی دعوت نہیں دی۔

۱۰- مَنْ كَانَ لِيَشْرُكْ أَنْ يُؤْتِيهِ اللَّهُ الْكِتابَ وَالْخُكْمَ وَالنُّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولُ لِلنَّاسِ كُنُونُوا

عِبَادًا لَّئِنْ مِنْ ذُوْنَ اللَّهِ وَلَكِنْ كَوْنُوا رَبَّانِينَ بِمَا كَتَّقْتُمْ تَعْلَمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كَتَّقْتُمْ تَذَرْسُونَ ٥ (٧٩:٣)

”کسی انسان کا یہ کام نہیں کہ اللہ تعالیٰ اسے کتاب اور نبوت عطا فرمائے اور وہ لوگوں سے کہ کہ اللہ تعالیٰ کے بجائے تم میرے بندے بن جاؤ وہ تو یہی کے گا کہ پچھے رہیں بوجیسا کہ اس کی کتاب کی تعلیم کا تقاضا ہے جسے تم پڑھتے اور پڑھاتے ہو۔“ (سورہ آل عمران آیت نمبر ٢٧)

مسنونہ ٢٠ عقیدۃ توحید انسان کی فطرت میں شامل ہے۔

فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلَّذِينَ خَيْرًا فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَنْدِيلَ لِعَلْقِ اللَّهِ ذَالِكَ الَّذِينَ أَقْرَبُوا إِلَيْهِمْ وَلَكِنْ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ٥ (٣٠:٣٠)

”اے نبی (پیر) یکبُو ہو کر اپنا رُخ اس دین (اسلام) کی سمت میں جادو اور قائم ہو جاؤ اُن فطرت پر جس پر اللہ تعالیٰ نے انسانوں کو پیدا کیا ہے اللہ تعالیٰ کی بنائی ہوئی ساخت بدی نہیں جا سکتی کی سیدھا دین ہے لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے۔“ (سورہ روم آیت ٣٠)

مسنونہ ٢١ خالص عقیدۃ توحید ہی دنیا و آخرت میں امن و سلامتی کا صامن ہے۔

أَلَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبُسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أَوْ أَنْكَرُوكَ لَهُمْ أَلْمَنْ وَهُمْ مُهْشَدُونَ ٥ (٨٢:٦)

”جو لوگ ایمان لائے اور اپنے ایمان کو ظلم (شرک) کے ساتھ آلوہ نہیں کیا انہی کے لئے امن ہے اور وہی راہ راست پر ہیں۔“ (سورہ انعام آیت ٨٢)

مسنونہ ٢٢ عقیدۃ توحید پر ایمان لانے والے یہیشہ یہیشہ جنت میں رہیں گے۔

وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ سَنَذْخَلُهُمْ جَنَّتِ تَخْرِي مِنْ تَخْتَهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا وَغَدَ اللَّهُ حَقًا وَمَنْ أَصْنَدَ فَمِنَ اللَّهِ قِلَّاً ٥ (١٢٢:٤)

”وہ لوگ جو ایمان لے آئیں اور نیک عمل کریں تو انہیں ہم ایسے باغوں میں داخل کریں گے جن کے پیچے نہیں بستی ہوں گی اور وہ وہاں یہیشہ یہیشہ رہیں گے یہ اللہ تعالیٰ کا سچا وعدہ ہے اور یہ اللہ تعالیٰ سے بڑھ کر کون اپنی بات میں سچا ہو گا۔؟“ (سورہ نساء آیت ٢٢)

عقیدہ توحید کے لئے ساری دنیا کے انسانوں کو قرآن مجید کی  
دعوت فکر !

فَلَمَّا رأيْتُمْ إِنَّ أَخْدَ اللهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَىٰ قَلْوبِكُمْ مَنِ إِلَهٌ غَيْرُ اللهُ  
يَعْلَمُكُمْ بِهِ أَنْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ الْآيَاتِ ثُمَّ هُمْ يَصْنَدِفُونَ ۝ (٤٦:٦)

(اے نبی) ان سے کوئی بھی تم نے یہ بھی سوچا ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ تمہاری بیاناتی اور تمہاری  
بیانات تم سے پھیں لے اور تمہارے دلوں پر میرگا دے تو اللہ تعالیٰ کے سوا اور کوئی سالاہ ہے جو یہ  
تھوڑی تھیں واپس دلا سکتا ہو؟ دیکھو کس طرح بار بار ہم اپنے دلائل ان کے سامنے بیٹھ کرتے ہیں پھر  
بھی یہی منہ موڑ لیتے ہیں۔ (سورہ العام آیت ۳۶)

فَلَمَّا رأيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ الظَّلَلَ سَرْزَمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنِ إِلَهٌ غَيْرُ اللهُ  
يَعْلَمُكُمْ بِضَيَاءِ أَفَلَا تَسْمَعُونَ ۝ فَلَمَّا رأيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سَرْزَمَدًا إِلَىٰ  
يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنِ إِلَهٌ غَيْرُ اللهُ إِنَّمَا يَعْلَمُكُمْ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا تَبْصِرُونَ ۝

(٨٢\_٧١:٢٨)

اے نبی! ان سے کوئی بھی تم لوگوں نے غور کیا کہ اگر اللہ تعالیٰ قیامت تک تم پر ہیشہ کے لئے  
رات طاری کر دے تو اللہ تعالیٰ کے سوا دہ کون سا لالہ ہے جو تھیں روشنی دلادے کیا قیامت سننے نہیں ہو؟  
ان سے پوچھو، کبھی تم نے سوچا کہ اگر اللہ تعالیٰ قیامت تک تم پر ہیشہ کے لئے دن طاری کر دے تو  
اللہ تعالیٰ کے سوا دہ کوئی سالاہ ہے جو تھیں رات لا دے تاکہ تم اس میں سکون حاصل کر سکو کیا تم بیکھ  
نہیں ہو؟ (سورہ قصص آیت نمبر ۷۱-۷۲)

أَفَرَأَيْتُمُ الْمَاءَ الَّذِي تَشَرِّبُونَ ۝ أَتَقْتَمُ الْأَرْثَمُودَةَ مِنَ الْمُزَنِ أَمْ نَخْنُ الْمُنْزَلُونَ ۝  
لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أَجَاجًا لَلَّوْلَا تَشْكُرُونَ ۝ (٧٠\_٦٨:٥٦)

”کبھی تم نے آنکھیں کھول کر دیکھا، یہ پانی جو تم پیتے ہو اسے تم نے پاول سے برسایا ہے یا اس  
کے پر سانے والے ہم ہیں؟ ہم چاہیں تو اسے سخت کھاری بنا کر رکھ دیں پھر تم شکر گزار کیوں نہیں  
بننے؟“ (سورہ واقہ آیت نمبر ۶۸ تا ۷۰)

أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَنْهَوْنَ ۝ أَتَقْتَمُ تَحْلُقَوْنَهُ أَمْ نَخْنُ الْخَالِقُونَ ، نَخْنُ قَدْرَنَا يَنْسَكُمْ  
الْمَوْتُ وَمَا نَخْنُ بِمَسْتَوْقِنَ ۝ عَلَىٰ أَنْ تُبَذَّلَ أَمْتَالُكُمْ وَتَنْشَكُمْ فِي مَا لَا  
تَنْلَمُونَ ۝ وَلَقَدْ عَلِمْنَا النُّشَاءَ الْأَوَّلَىٰ لَلَّوْلَا تَذَكَّرُونَ ۝ (٦٢\_٥٨:٥٦)

”بَعْضُهُمْ تَنْفَذُ فِي غَوْرٍ كَيْاً يَهْنَجُهُ جُوَّتُمْ ذَلِكَتُهُ هُوَ“ اس سے بچہ تم باتے ہو یا اس کے بنانے والے ہم ہیں؟ ہم نے تمہارے درمیان موت کو تقسیم کیا ہے، اور ہم اس سے عاجز نہیں ہیں کہ تم شکلیں بدل دیں اور کسی الگی شکل میں تمہیں پیدا کر دیں جس کو تم نہیں جانتے، اپنی پہلی پیدائش تم جانتے ہی ہو، پھر کیوں سبق نہیں لیتے؟“ (سُورہ واقعہ، آیت ۵۸ تا ۶۲)

أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَحْرِثُونَ ۝ أَتَقْسِمُ تَرْزُّقَنَّا أَمْ نَخْنَنَ الرَّازِغُونَ ۝ لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَا  
خَطَامًا لِظَّلَمِنَا تَفَكَّهُونَ ۝ إِنَّا لَمُغْرِّبُونَ ۝ بَلْ نَخْنَنَ مَحْرُوزُونَ ۝ (۵۶: ۶۳-۶۸)

”بَعْضُهُمْ تَنْفَذُ فِي سُوْچَا“ یہ بچہ جو تم بوتے ہو، ان سے کھیتیں تم اگاتے ہو یا ان کے اگانے والے ہم ہیں؟ ہم چاہیں تو ان کھیتوں کو بھس بنا کر رکھ دیں اور تم طرح طرح کی باشی باتے رہ جاؤ گے، تو اُسی چیز پر گئی، بلکہ ہمارے تو نصیب ہی پھوٹے ہوئے ہیں۔“ (سُورہ واقعہ آیت ۶۳ تا ۶۷)

وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَامِ لِعِبْرَةً نُسْقِنَّكُمْ مَمَّا فِي بُطُونِهِ مِنْ يَئِنِ فَرَثَ وَدَمَ لَبَّا خَالِصٌ  
سَأَنْعَلَ لِلشَّارِبِينَ ۝ (۱۶: ۶۶)

”اور تمہارے لئے مویشیوں میں بھی ایک سبق موجود ہے ان کے پیٹ سے گوبر اور خون کے درمیان سے ہم ایک چیز تمہیں پلاتے ہیں یعنی کہ خالص روکھ جو پینے والوں کے لئے نہیت خوب ہے۔“ (سُورہ محل آیت نمبر ۶۶)

فَلَوْلَا إِذَا بَلَغَتِ الْحَلْقُونَ ۝ وَأَتَقْسِمُ حِينَئِذٍ تَنْظَرُونَ ۝ وَنَخْنَنَ أَفْرَبَ إِلَيْهِ مِنْكُمْ  
وَلِكُنْ لَا تُبْصِرُونَ ۝ فَلَوْلَا إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مُدَيْنِينَ ۝ تَرْجِعُونَهَا إِنْ كُنْتُمْ  
صَدِيقِينَ ۝ (۵۶: ۸۳-۸۷)

”اب اگر تم کسی کے مغلوم نہیں ہو اور اپنے اس خیال میں بچہ ہو تو جب مرنے والے کی جملہ تک بچنے کچی ہوتی ہے اور تم آنکھوں دیکھ رہے ہوتے ہو کہ وہ مر رہا ہے، اس وقت اس کی ہوتی جان کو دالپس کیوں نہیں لے آتے؟“ (سُورہ واقعہ آیت نمبر ۸۳-۸۷)

# تَعْرِيفُ التُّوْحِيدِ وَأَنْوَاعُهُ

## توحید کی تعریف اور اس کی اقسام

توحید کی تین قسمیں ہیں۔ ۱۔ توحید فی الذات، ۲۔ توحید فی الصفات، ۳۔ توحید فی العبارات۔

الله تعالیٰ اپنی ذات میں واحد اور بے مثل ہے اس کی بیوی ہے نہ اولاد مل ہے نہ باپ۔ اس عقیدہ کو توحید فی الذات کہتے ہیں۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ اللَّهُ كَذَبَنِي أَبْنُ آدَمَ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ وَشَتَّمَنِي وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ فَأَمَا تَكْذِيبُهُ إِيَّاهُ فَقَوْلُهُ لَنْ يُعِيدَنِي كَمَا نَهَانِي وَلَنْ يُؤْلِمَنِي أَوْلُ الْخَلْقِ يَأْهُونُ عَلَيَّ مِنْ إِعْادَتِهِ وَأَمَا شَتَّمَهُ إِيَّاهُ فَقَوْلُهُ أَنْحَدَ اللَّهُ وَلَدًا وَأَنَا الْأَحَدُ الصَّمَدُ لَمْ أَلِدْ وَلَمْ يَكُنْ لِي كُفُواً أَحَدٌ رَوَاهُ الْبَحَارِيُّ (١)

حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "الله تعالیٰ ارشد فرماتا ہے کہ ابین آدم نے مجھے جھٹلایا ہے اور یہ اس کے لئے مناسب نہ تھا، ابین آدم نے مجھے گلی دی اور یہ اس کے لئے مناسب نہ تھا، رہا اس کا مجھے جھٹلانا تو وہ اس کا یہ کہنا ہے کہ اللہ تعالیٰ مجھے ہرگز دوبارہ نہیں پیدا کرے گا جیسا کہ اس نے پہلی دفعہ پیدا کیا، حالانکہ پہلے پیدا کرنا دوبارہ پیدا کرنے سے زیادہ آسان نہیں ہے اور اس کا مجھے گلی دیتا یہ ہے کہ اس نے کہا کہ اللہ تعالیٰ کی اولاد ہے حالانکہ میں اکیلا ہے نیاز ہوں نہ میری کوئی اولاد ہے اور نہ میں کسی کی اولاد ہوں اور نہ کوئی میرا ہم سب ہے۔" اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

مسنونہ ۲۶

هر قسم کی عبارت مثلاً دعاء، نذر، نیاز، استعانت، استمداد، استعاذه

توحید فی العبادات کہتے ہیں۔

عَنْ مُعَاذِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ كَنْتُ رَدْفَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى جَمِيعِ الْأَعْمَالِ إِلَّا مُعَاذًا هَلْ تَذَرِّي حَقَّ اللَّهِ عَلَى عِبَادِهِ وَمَا حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللَّهِ فَلَمْ يَكُنْ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ قَالَ فَإِنَّ حَقَّ اللَّهِ عَلَى الْعِبَادِ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلَا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَحَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللَّهِ أَنْ لَا يُعَذَّبَ مَنْ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا فَقَلَّتْ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَفَلَمْ يَأْتِكَ بِهِ النَّاسُ؟ قَالَ لَا تُبْشِّرُهُمْ فَيَتَكَلَّمُونَ رَوَاهُ البُخَارِيُّ<sup>(١)</sup>

حضرت معاذ بن جبل رضي الله عنه سے روایت ہے کہ میں نبی اکرم ﷺ کے پیچے گھرے پر سوار تھا جسے عفیر کما جاتا ہے، رسول اللہ ﷺ نے (مجھ سے) پوچھا "اے معاذ! کیا تو جانتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا اپنے بندوں پر کیا حق ہے اور بندوں کا اللہ پر کیا حق ہے؟" میں نے عرض کیا "اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ میں بھر جانتے ہیں" آپ ﷺ نے فرمایا "بندوں پر اللہ تعالیٰ کا حق یہ ہے کہ وہ صرف اسی کی عبادات کریں اور اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ فخر کریں اور بندوں کا اللہ پر حق یہ ہے کہ جو شخص شرک نہ کرے اُسے عذاب نہ دے۔" میں (معاذ) نے عرض کیا "یا رسول اللہ ﷺ! کیا میں لوگوں کو یہ خوشخبری نہ سناؤں؟" آپ ﷺ نے فرمایا "ایمانہ کرو کیونکہ پھر وہ اسی پر بھروسہ کر بیٹھیں گے۔" اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

مسنونہ

الله تعالیٰ اپنے صفات میں واحد اور بے مثل ہے جن میں اس کا کوئی ہمسر نہیں اس عقیدہ کو توحید فی الصفات کہتے ہیں۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِنَّ اللَّهَ تِسْعَةَ وَتِسْعِينَ اسْمًا مِنْ حَفْظِهَا دَخَلَ الْجَنَّةَ وَإِنَّ اللَّهَ وَتِرْ يُحِبُّ الْوَتْرَ رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>(٢)</sup>

حضرت ابو ہریرہ رضی الله عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ ﷺ نے فرمایا "اللہ تعالیٰ کے ننانوے (منافقی) نام ہیں جو انہیں یاد کر لے وہ جنت میں داخل ہو گا۔ اللہ طلاق ہے اور طلاق کو ہی پسند فرماتا ہے۔" اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

وضاحت یاد کرنے سے مراد زبانی یاد کرنا یا ان ناموں کے ویلے سے دعا کرنا یا ان پر ایمان لانا اور الماعت کرنا ہے۔

## الْتَّوْحِيدُ فِي الْذَّاتِ

توحید ذات

اللہ تعالیٰ اپنی ذات میں اکیلا اور بے مثل ہے اس کی یوں ہے  
نہ اولاد مل ہے نہ بُل۔

الله تعالیٰ نہ کائنات کی کسی جاندار یا بے جان چیز میں مدغم ہے نہ اس کا جزء ہے، نہ ہی کائنات کی کوئی جاندار یا بے جان چیز اللہ تعالیٰ کی ذات میں مدغم ہے نہ اس کا جزء ہے۔

﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ۝ إِلَهُ الصَّمَدٌ ۝ لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً  
أَحَدٌ ۝﴾ (٤٥-١١٢)

کو وہ اللہ یکتا ہے، اللہ تعالیٰ سب سے بے نیاز ہے اور سب اس کے محتاج ہیں، نہ اس کی کوئی اولاد ہے، نہ وہ کسی کی اولاد ہے، اور نہ کوئی اس کا همسر ہے۔ (سورہ اخلاص آیت نمبر ۱-۲)

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ قَالَ اللَّهُ كَذَّبَنِي أَبْنَ آدَمَ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ وَشَعْمَنِي وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ فَأَمَّا تَكْذِيبُهُ إِيَّاهُ فَقَوْلُهُ لَنْ يُعِيدَنِي كَمَا بَدَأَنِي وَلَنِسَ أُولُ الْخَلْقِ يَاهُونَ عَلَيَّ مِنْ إِغَادَتِهِ وَأَمَّا شَعْمَهُ إِيَّاهُ فَقَوْلُهُ اتَّخَذَ اللَّهَ وَلَدًا وَأَنَّ الْأَحَدَ الصَّمَدَ لَمْ أَلِدْ وَلَمْ يَكُنْ لِي كُفُواً أَحَدٌ رَوَاهُ

حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے کہ ابن آدم نے مجھے جھٹلایا ہے اور یہ اس کے لئے مناسب نہ تھا، ابن آدم نے مجھے گالی دی اور یہ اس کے لئے مناسب نہ تھا، رہا اس کا مجھے جھٹلانا تو وہ اس کا یہ کہنا ہے کہ اللہ تعالیٰ مجھے ہرگز دوبارہ نہیں

پیدا کرے گا جیسا کہ اس نے پہلی دفعہ پیدا کیا۔ حالانکہ پہلے پیدا کرنا دوبارہ پیدا کرنے سے زیادہ آسان نہیں ہے اور اس کا مجھے مکمل دنیا یہ ہے کہ اُس نے کما کہ اللہ تعالیٰ کی اولاد ہے۔ حالانکہ میں اکیلا ہے نیاز ہوں نہ میری کوئی اولاد ہے اور نہ میں کسی کی اولاد ہوں اور نہ کوئی میرا ہمسر ہے۔ ”اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

اللہ تعالیٰ کی ذات اول (ازلی) اور آخر (ابدی) ہے جسے فنا نہیں۔

مسئلہ ۳۰

اللہ تعالیٰ ظاہر میں نگاہوں سے پوشیدہ ہے لیکن اُس کی قدرت ہرچیز سے ظاہر ہے۔

مسئلہ ۳۱

﴿ هُوَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۝ ﴾ (٣:٥٧)  
وہی اول بھی ہے اور آخر بھی، ظاہر بھی اور پوشیدہ بھی اور وہ ہرچیز کا علم رکھتا ہے۔ (سورہ حیدر آیت نمبر ۳)

عَنْ سُهْبَيْلِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ كَانَ أَبُو صَالِحٍ يَأْمُرُنَا إِذَا أَرَادَ أَحَدُنَا أَنْ يَنَامَ أَنْ يَضْطَبِعَ عَلَى شِيقِهِ الْأَيْمَنَ ثُمَّ يَقُولُ: اللَّهُمَّ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَرَبُّ الْأَرْضِ وَرَبُّ الْعِرْشِ الْعَظِيمِ رَبُّنَا وَرَبُّ كُلِّ شَيْءٍ فَالْقِبْلَةُ وَالنُّورُ وَمَنْزِلُ النُّورَةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْفُرْقَانِ أَغْوُدُ بِكَ مِنْ شَرِّ كُلِّ شَيْءٍ أَنْتَ أَخْذُ بِنَاصِيَتِهِ اللَّهُمَّ أَنْتَ الْأَوَّلُ فَلَنِسْ قَبْلَكَ شَيْءٌ وَأَنْتَ الْآخِرُ فَلَنِسْ بَعْدَكَ شَيْءٌ وَأَنْتَ الظَّاهِرُ فَلَنِسْ فَوْقَكَ شَيْءٌ وَأَنْتَ الْبَاطِنُ فَلَنِسْ ذُونَكَ شَيْءٌ افْضِلُ عَنِ الدَّيْنِ وَأَغْنِنَا مِنَ الْفَقْرِ وَكَانَ يَرْوِي ذَلِكَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَوَاهُ مُسْلِمٌ ۝

حضرت سیل ہڈا سے روایت ہے جب ہم میں سے کوئی سونے لگتا تو حضرت ابو صالح کتھے وہی کروٹ پر لیٹو اور یہ دعا پڑھو اللہُمَّ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَرَبُّ .. آخر تک ”اے اللہ! زمین و آسمان اور عرش عظیم کے ماک! ہمارے پروردگار اور ہرچیز کے پامنار! دانے اور عکھلی کو زمین سے اگئے وقت پھاڑنے والے! تورات، انجلیل اور قرآن کے نازل فرمانے والے! میں ہرچیز کے شر سے تیری پناہ مانگتا ہوں جس کی پیشانی تیرے قبضہ میں ہے۔ اے اللہ! توب سے اول ہے تجوہ سے پہلے کوئی چیز

نہیں تو سب سے آخر ہے تیرے بعد کوئی چیز نہیں تو کائنات کی ہر چیز سے ظاہر ہے، تجھ سے بڑھ کر ظاہر کوئی چیز نہیں تو (ظاہر میں نگاہوں سے) پوشیدہ ہے تجھ سے زیادہ پوشیدہ کوئی چیز نہیں ہمارا قرض ادا کردے اور محتاطی دور کر دے ہمیں غنی بنا دے۔ ”ابو عاصم یہ دعاء حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے اور وہ رسول اکرم ﷺ سے روایت کرتے تھے۔ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسنونہ ۳۲** اللہ تعالیٰ اپنی ذات کے ساتھ آسمانوں کے اوپر عرشِ عظیم پر جلوہ فرمائے۔

﴿أَللّٰهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سَيِّدَةِ أَيَّامِ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِنْ ذُوْنِهِ مِنْ وَلَىٰ وَلَا شَفِيعٌ أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ ۝﴾ (٤:٣٢)

”وَهُوَ اللّٰهُ تَعَالٰى هٗی ہے جس نے آسمانوں اور زمین کو اور ان ساری چیزوں کو جوان کے درمیان میں چھ دنوں میں پیدا کیا اور اس کے بعد عرش پر جلوہ فراہوا اُس کے سوا نہ تمہارا کوئی حاوی و مددگار ہے اور نہ کوئی اس کے آگے سفارش کرنے والا پھر کیا تم ہوش میں نہ آؤ گے۔“ (سورة بحیرہ آیت نمبر ۳۲)

عن أبي هُرَيْثَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ يَنَزَّلُ رِبُّنَا تَبَارَكَ وَتَعَالَى كُلَّ لَيْلَةٍ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا حِينَ يَنْقَيُ الْلَّيلَ الْآخِرَ يَقُولُ مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجِيبَ لَهُ مَنْ يَسْأَلُنِي فَأَغْطِيهُ مَنْ يَسْتَغْرِفُنِي فَأَغْفِرَ لَهُ رَوَاهُ الْبَحَارِيُّ<sup>(١)</sup>

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”جب رات کا تمائی حصہ باقی رہ جاتا ہے تو ہمارا بزرگ و برتاؤ پر و مگر آسمان دُنیا پر نازل ہوتا ہے اور فرماتا ہے کون ہے جو مجھ سے دعاء کرے اور میں اس کی دعاء تبول کروں؟ کون ہے جو مجھ سے اپنی حاجات لٹکے اور میں اُسے عطا کروں؟ کون ہے جو مجھ سے بخشش چاہے اور میں اُسے بخشش دوں؟“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

وضاحت۔ اللہ تعالیٰ اپنے علم، تدریت اور اختیارات کے ساتھ ہر جلد موجود ہے۔

**مسنونہ ۳۳** قیامت کے دن اہل جنت اللہ تعالیٰ کا دیدار کریں گے۔

وَجْهُهُ يُوْمَئِذٍ نَاضِرٌ ۝ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرٌ ۝ (٢٢:٧٥ - ٢٣:٧٥)

بَتْ سَهْرَے اس دن ترویزہ اور بارونق ہوں گے اپنے رب کی طرف دیکھ رہے ہوں گے۔ (سورہ القیامہ، آیت نمبر ۲۲-۲۳)

عَنْ جَرِيْنِيْنِ بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ قَالَ كَمَا جَلَوْنَا عِنْدَ السَّبِيْلِ إِذْ نَظَرَ إِلَى الْقَمَرِ لِتَلَهُ  
الْبَدْرُ قَالَ إِنْكُمْ سَتَرُونَ رَبَّكُمْ كَمَا تَرَوْنَ هَذَا الْقَمَرَ ، لَا تُضَامُونَ فِي رُؤْيَايَهُ رُؤَايَا  
الْبَخَارِيُّ (١)

حضرت جریر بن عبد اللہ رض سے روایت ہے کہ ہم نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس بیٹھے ہوئے تھے آپ نے چودھویں کے چاند کی طرف دیکھا اور فرمایا ”(ضت میں) تم اپنے رب کو اس طرح دیکھو گے جس طرح اس چاند کو دیکھ رہے ہو اللہ تعالیٰ کو دیکھنے میں تمہیں کوئی وقت پیش نہیں آئے گی۔“ اے بخاری نے روایت کیا ہے۔

وضاحت اس دنیا میں کوئی انسان اللہ تعالیٰ کا دیدار نہیں کر سکتا تھی کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اس دنیا میں اللہ تعالیٰ کا دیدار نہیں کیا۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں ”جو شخص یہ کہ کہ محمدؐ نے اپنے رب کا دیدار کیا ہے وہ جھوٹا ہے۔“ (بخاری و مسلم) قرآن مجید میں حضرت یوسف صلی اللہ علیہ وسلم کا دیا گیا واقعہ بھی اس کی تصدیق کرتا ہے تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو سورہ اعراف آیت نمبر ۱۳۳۔

### توحید ذات کے بارے میں شرکیہ امور

۱- کسی فرشتے یا نبی یا کسی دوسری مخلوق کو اللہ تعالیٰ کا بیٹا یا بیٹی سمجھنا یا اللہ کی ذات کا جز سمجھنا یا اللہ کے نور سے نور سمجھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۲۹)

۲- اللہ تعالیٰ کے بارے میں ”تمن“ میں سے ایک اور ایک میں سے ”تمن“ کا عقیدہ رکھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۲۸)

۳- اللہ تعالیٰ کی ذات پاپرکات کو کائنات کی ہر چیز میں موجود سمجھنا ”وَهَدَتُ الْوُجُود“ کہلاتا ہے اس پر ایمان رکھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۲۸-۲۹)

۴- بندے کا اللہ کی ذات میں مدغم ہو جانے کا عقیدہ ”وَهَدَتُ الشَّهُود“ کہلاتا ہے اس پر ایمان رکھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۲۸-۲۹)

۵- اللہ تعالیٰ کا بندے کی ذات میں مدغم ہو جانے کا عقیدہ ”سُلْطَان“ کہلاتا ہے اس پر ایمان رکھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۲۸-۲۹)

# الْتَّوْحِيدُ فِي الْعِبَادَةِ

## توحید عبادت

عبدات کی تمام قسمیں (زبانی، ملی اور جسمانی) صرف اللہ تعالیٰ ہی کے لئے مخصوص ہیں۔

مسنونہ ۳۲

فَإِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۝ لَا شَرِيكَ لَهُ وَ

بِذِلِكَ أَمْرَتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ ۝ (۱۶۲: ۶)

”کبھی میری نماز، میرے تمام مراسم عبودت میرا جینا میرا مناسب کچھ اللہ تعالیٰ رب العالمین کے لئے ہے جس کا کوئی شریک نہیں اسی بات کا مجھے حکم دیا گیا ہے اور سب سے پہلے سرطاعت جمکانے والا میں ہوں۔“ ( سورہ النام آیت ۳۲ )

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْلَمُنَا التَّشَهِيدُ كَمَا يَعْلَمُنَا السُّورَةُ مِنَ الْقُرْآنِ فَكَانَ يَقُولُ التَّحْمِيَاتُ الْمَبَارَكَاتُ الْمَلَوَاتُ الطَّيِّبَاتُ لِلَّهِ السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ أَشْهَدُ أَنَّ لَّا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ رَوَاهُ مُسْلِمٌ (۱)

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما رحمہما اور تھیت کرتے ہیں کہ نبی اکرم ﷺ ہمیں قرآن مجید کی کسی سورہ کی طرح تشدید بھی سکھایا کرتے تھے آپ ﷺ فرماتے ”تم زبانی ہادرست عبدتیں اور تمام بدنبی و ملی عبدتیں اللہ تعالیٰ ہی کے لئے (خصوص) ہیں اے نبی! آپ پر سلامتی اور اللہ تعالیٰ کی رحمتیں اور برکتیں نازل ہوں۔ سلام ہو ہم پر اور اللہ تعالیٰ کے نیک بندوں پر میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی لاہ نہیں اور میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اللہ کے رسول ہیں“ اے مسلم نے روایت کیا ہے۔

نماز کی طرح کا قیام یا بے حس و حرکت بالدب ہاتھ باندھ کر کھڑے ہوں اللہ تعالیٰ ہی کے لئے مخصوص ہے۔

﴿ حَفِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى وَقُوْمُوا اللَّهُ قَانِتِينَ ﴾ (٢٣٨: ٢) ۱  
”اپنی نمازوں کی حفاظت کرو اور (خاص طور پر) نماز عصر کی اور اللہ تعالیٰ کے سامنے اس طرح ادب سے کھڑے ہو جیسے فرمابندر ار غلام کھڑے ہوتے ہیں۔“ (سُورہ بقرہ آیت ٢٣٨)

عَنْ مَعَاوِيَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَتَمَثَّلَ لَهُ الرِّجَالُ قِيَامًا فَلَيَبْرُأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ رَوَاهُ التَّرمِذِيُّ (١)، (صَحِيحُ)

حضرت معاویہ رض کہتے ہیں میں نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے ساہے کہ ”جو شخص یہ پسند کرے کہ لوگ اس کے سامنے تصور کی طرح (بے حس و حرکت اور بالدب) کھڑے رہیں وہ اپنی جگہ جنم میں بنائے۔“ اسے ترمذی نے روایت کیا ہے۔

ركوع اور سجده صرف اللہ تعالیٰ ہی کے لئے مخصوص ہے۔

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكُحُوا وَأَسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعُلُوا الْخَيْرَ لِعِلْكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (٧٧ : ٢٢) ۲  
”اے لوگو جو ایمان لائے ہو! رکوع کرو! سجده کرو اور عبادت کرو اپنے رب کی اور نیک کام کرو تاکہ تم فلاح پاسکو۔“ (سُورہ حج آیت ٢٢)

عَنْ قَيْسِ بْنِ سَعْدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ أَتَيْتُ الْحِيرَةَ فَرَأَيْتُهُمْ يَسْجُدُونَ لِمَرْبُزِيَانَ لَهُمْ فَقَلْتُ رَسُولُ اللَّهِ أَحَقُّ أَنْ يُسْجَدَ لَهُ قَالَ فَأَتَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَلْتُ إِنِّي أَتَيْتُ الْحِيرَةَ فَرَأَيْتُهُمْ يَسْجُدُونَ لِمَرْبُزِيَانَ لَهُمْ فَأَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَحَقُّ أَنْ نَسْجُدَ لَكَ قَالَ أَرَأَيْتَ لَوْ مَرَزَتْ بِقَرْبِي أَكُنْتَ تَسْجُدُ لَهُ قَالَ قُلْتُ لَا قَالَ فَلَا تَفْعَلُوا لَوْ كُنْتُ أَمِرَاً أَحَدًا أَنْ يَسْجُدَ لِأَحَدٍ لَأَمْرَتُ النِّسَاءَ أَنْ يَسْجُدْنَ لِأَزْوَاجِهِنَّ لِمَا جَعَلَ اللَّهُ لَهُمْ عَلَيْهِنَّ مِنَ الْحَقِّ رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ (٢)

حضرت قیس بن سعد رض کہتے ہیں میں جوہ (یعنی کا شر) آیا تو وہیں کے لوگوں کو اپنے حاکم کے

۱- صحیح سنن الترمذی لللبانی الجزء الثالث رقم الحديث ۲۲۱۲

۲- صحیح سنن ابو داود لللبانی الجزء الثاني رقم الحديث ۱۸۷۳

آگے سجدہ کرتے دیکھا میں نے خیال کیا کہ رسول اللہ ﷺ (ان حاکموں کے مقابلے میں) سجدہ کے زیادہ حق دار ہیں چنانچہ جب رسول اللہ ﷺ کی خدمتِ القدس میں حاضر ہوا تو عرض کیا تھا رسول اللہ ﷺ میں نے حیو کے لوگوں کو اپنے حاکم کے سامنے سجدہ کرتے دیکھا ہے حالانکہ آپ سجدہ کے زیادہ حق دار ہیں، رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا "چھا تباہ اُگر تمہارا گزر میری قبر پر ہو تو کیا تم میری قبر پر سجدہ کرو گے؟" میں نے عرض کیا "نہیں" نبی اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا "پھر اب بھی مجھے سجدہ نہ کرو اُگر میں کسی کو سجدہ کرنے کا حکم دتا تو عورتوں کو حکم دتا کہ وہ اپنے شوہروں کو سجدہ کریں اس حق کے بدے میں جو اللہ تعالیٰ نے مردوں کے لئے مقرر کیا ہے۔" اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

مسند ٢٧

طواف (ثواب کی نیت سے کسی جگہ کے گرد چکڑ لگانا) اور اعتکاف (کسی جگہ ثواب کی نیت سے بیٹھنا) صرف اللہ تعالیٰ ہی کے لئے مخصوص ہے۔

﴿وَعَهْدَنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِنْسَمَاعِيلَ أَنْ طَهَّرَا بَيْتَنَا لِلطَّائِفَيْنَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكْعَيْعَ

الشَّجُودِ ٥٥﴾ (١٢٥:٢)

"اور ہم نے ابراہیم اور اسماعیل (ملیما السلام) کو تاکید کی تھی کہ میرے اس گھر کو طواف، اعتکاف، رکوع اور سجدہ کرنے والوں کے لئے پاک صاف رکھو۔" (سورہ بقرۃ آیت ٢٥)

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لأن يجلس أحدكم على جمرة فتخرق ثيابه فتخلس إلى جلده خير له من أن يجلس على قبر رواه مسلم (١)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "کسی قبر پر بیٹھنے سے یہ بہتر ہے کہ آؤ اُہ کے انکارے پر بیٹھ جائے جو اس کے کپڑے اور کمل تک کو جلا ڈالے۔" اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا تقوم الساعة حتى تضطرب آيات السماء دون حوز ذي الخلصة متفق عليه (٢)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "قیامت اس وقت تک قائم نہیں ہو

- کتاب الحسانات باب المخلوس علی النبیور و الصلاة علیها  
- صحیح مسلم ، کتاب الفتن باب لا تقوم الساعة حتى تعبد دوس ذی الخلصة

گی جب تک قبیلہ دوس کی عورتوں کی پیشیں ذی القصہ کے گرد طواف نہ کرنے لگیں۔» (بخاری و مسلم)

**وضاحت** ذی القصہ زمانہ جامیت میں قبیلہ دوس کا بت تھا جس کے گرد شرک طواف کیا کرتے تھے۔

نذر، نیاز، منت اور چڑھوا صرف اللہ تعالیٰ ہی کے نام کا ہوتا چاہئے۔

مسنون ۳۸

﴿إِنَّمَا حَرَمَ عَلَيْكُمُ الْمُبَيْتَةُ وَالسَّدْمُ وَلَحْمُ الْحِنْزِيرِ وَمَا أُهْلَكَ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ﴾ (۵)

(۱۷۳:۲) ”بے شک اللہ تعالیٰ نے تم پر مُردا رخون، خنزیر کا گوشت اور وہ جیز جو اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی دوسرے کے نام کر دی جائے، حرام کر دیا ہے۔“ (سورہ بقرہ، آیت ۱۷۳)

عَنْ طَارِقِ بْنِ شَهَابٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ دَخْلُ الْجَنَّةَ رَجُلٌ فِي ذِيَابٍ وَ دَخْلُ النَّارِ رَجُلٌ فِي ذِيَابٍ قَالُوا وَ كَيْفَ ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) قَالَ : مَرْجَلٌ عَلَى قَوْمٍ صَنَمٌ لَا يُجَاوِزُهُ أَحَدٌ حَتَّى يَقْرُبَ لَهُ شَيْئًا فَقَالُوا لَا حَدِيدَ مَا قَرُبَ ، لَيْسَ عِنْدِي شَيْءٌ أَقْرُبَ قَالُوا لَهُ قَرْبٌ وَ لَوْ ذِيَابًا فَقَرُبَ ذِيَابًا فَخَلُوَّا سَيِّلَهُ فَدَخَلَ النَّارَ وَ قَالُوا لِلآخرَ : قَرْبٌ فَقَالَ مَا كُنْتُ لِأَقْرَبَ لَا حَدِيدَ شَيْئًا دُونَ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ فَضَرَبُوا عَنْهُ فَدَخَلَ الْجَنَّةَ رَوَاهُ أَخْمَدُ (۱)

حضرت طارق بن شہاب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”ایک آدمی صرف مکثی کی وجہ سے جنت میں چلا گیا اور دوسرا جنم میں ”صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے عرض کیا“ یا رسول اللہ ﷺ! وہ کیسے؟“ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا ”دو آدمی ایک قبیلے کے پاس سے گزرے، ابns قبیلے کا ایک بُت تھا جس پر چڑھوا چڑھائے بغیر کوئی آدمی وہاں سے نہیں گزرا سکتا تھا، چنانچہ ان میں سے ایک شخص سے کہا گیا کہ اس بُت پر چڑھوا چڑھاؤ، اس نے کہا کہ میرے پاس ایسی کوئی چیز نہیں، قبیلے کے لوگوں نے کہا تمہیں چڑھوا ضرور چڑھانا ہو گا خواہ مکثی ہی پکڑ کر چڑھاؤ، مسافرنے مکثی پکڑی اور بُت کی نذر کر دی لوگوں نے اسے جانے دیا اور وہ جنم میں داخل ہو گیا، قبیلے کے لوگوں نے دوسرے آدمی سے کہا تم بھی کوئی چیز بُت کی نذر کرو، اس نے کہا میں اللہ تعالیٰ عزوجل کے علاوہ کسی دوسرے کے نام کا

چھلوانیں چھلوں گا، لوگوں نے اسے قتل کر دیا لورہ جت میں چلا گیا۔ اسے احمد نے روایت کیا

۴-

مسنون ۲۹

قُرْلَانِ صَرْفِ اللَّهِ تَعَالَى هِيَ كَمْ كَيْ دِينِ جَاهِيَّةٍ -

وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يَذْكُرَ أَسْمَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُؤْخِذُونَ إِلَيْهِمْ لِيَحْدَدُوكُمْ وَإِنْ أَطْغَفْتُمُوهُمْ إِنْكُمْ لَمُشْرِكُونَ ۝ (۱۲۱:۶)

”اور جس جانور کو اللہ تعالیٰ کے نام پر فزع نہ کیا گیا ہو اس کا کوشش نہ کرو ایسا کرنا فتنہ ہے، شیاطین اپنے ساتھیوں کے دلوں میں ٹھوک و شہمات ڈالتے ہیں مگر (شیاطین کے ساتھی شرک کے لئے) تم سے جھکڑا کریں لیکن اگر تم نے ان کی اطاعت قبول کر لی تو تم شرک ہو۔“ (سورہ انعام آیت نمبر ۶۱)

عَنْ عَلَيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَعْنَ اللَّهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ وَلَعْنَ اللَّهِ مَنْ سَرَقَ مَنَارَ الْأَرْضِ وَلَعْنَ اللَّهِ مَنْ لَعَنَ وَالْدَّهُ وَلَعْنَ اللَّهِ مَنْ آوَى مُحَدِّثًا رَوَاهُ مُسْلِمٌ (۱)

حضرت علی رضا کرتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”اللہ تعالیٰ نے لعنت فرمائی ہے اس شخص پر جو غیر اللہ کے نام پر جانور فزع کرے جو نہیں کی حدیں تبدیل کرے جو اپنے والد پر لعنت کرے اور جو بد عقی کو پناہ دے۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

مسنون ۳۰ دُعَاء صَرْفِ اللَّهِ تَعَالَى هِيَ سَبَبُ بَرَاهِ رَاسِتِ مَانِيَّةٍ -

وَإِذَا سَأَلَكُ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أَجِيبُ دُعَوَةَ الدُّعَاءِ إِذَا دَعَانِي لَيْسَ حَيْوَانٌ وَالْيَوْمَ مُنَوِّبٌ بَنِي لَعْنَهُمْ يَرْشَدُونَ ۝ (۱۸۶:۲)

اے نبی! میرے بندے جب تم سے میرے متعلق پوچھیں (تو انہیں بتا دو) کہ میں ان کے قریب ہوں جب کوئی دُعا کرنے والا مجھ سے دُعا کرتا ہے تو میں قبول کرتا ہوں پس انہیں چالنے کہ دہ میرا حکم مانیں مجھ پر ایمان لاںیں مگر راہ راست پالیں۔ (سورہ بقرہ آیت ۱۸۲)

عَنِ النَّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ سَعَفَتْ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: الدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ ثُمَّ قَرَأَ (وَقَالَ رَبُّكُمْ اذْغُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ

(صَحِيفَة)

<sup>(١)</sup> عَنْ عِيَادَتِمْ سَيِّدِ الدُّخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ) رَوَاهُ التَّرمِذِيُّ

حضرت نہمان بن بشیر رض سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا ”دُعَاء عبادت ہے“ پھر آپ ﷺ نے یہ آئیت تلاوت فرمائی ”تمہارا رب کرتا ہے مجھ سے دُعَاء کرو میں تمہاری دُعَاء قبول کروں گا جو لوگ میری عبادت سے منہ موڑتے ہیں میں انہیں جلد ہی رُسوا کر کے جسم میں داخل کروں گا۔“ اسے تندی نے روایت کیا ہے۔

**وضاحت** دوسری حدیث مسئلہ نمبر ۵ کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

پہنچاہ صرف اللہ تعالیٰ ہی سے مانگنی چاہئے۔

1

﴿فَلَمْ يَغُوْذِ بِرَبِّ النَّاسِ ۝ مَلِكِ النَّاسِ ۝ إِلَهِ النَّاسِ ۝ مِنْ شَرِّ أَوْسُوَامِ الْخَنَاصِ ۝ الَّذِي يُؤْسِنُونَ فِي صَدْرِ النَّاسِ ۝ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ۝ ۵﴾ (١١٤: ٦)

”کوئی میں پہلے مانگتا ہوں انسانوں کے رب، انسانوں کے بادشاہ، انسانوں کے حقیقی میود کی، اس وسوسہ ڈالنے والے کے شر سے جو بار بار پلٹ کر آتا ہے، جو لوگوں کے دلوں میں وسوسہ ڈالتا ہے، خواہ وہ جتوں میں سے ہو یا انسانوں میں سے۔“ (سورہ الناس آیت ۱۶)

عَنْ حَوْلَةَ بُنْتِ حَكِيمٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا تَقُولُ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ مَنْ نَزَلَ مَنْزِلًا ثُمَّ قَالَ أَغُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ لَمْ يَصْطُرْهُ شَيْءٌ حَتَّى يَرْتَحِلَ مِنْ مَنْزِلِهِ ذَلِكَ رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٢)

حضرت خولہ بنت حکیم رضی اللہ عنہا کہتی ہیں میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنے ہے کہ جو شخص کسی جگہ ٹھہرے اور یہ دعا ہو پڑھے ”میں اللہ تعالیٰ کے مکمل کلمات کے ذریعے ساری مخلوقت کے شر سے اللہ تعالیٰ کی پناہ مانگتا ہوں“ تو اُسے اس جگہ سے روانہ ہونے تک کوئی چیز نقصان نہیں پہنچائے گی اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

مسنہ ۳۲ تکلی اور بھروسہ صرف اللہ تعالیٰ ہی پر کرنا چاہئے۔

وَعَلَى اللَّهِ فَلَيَتَوَكَّلُ الْمُؤْمِنُونَ ﴿٥٠﴾ (١٦٠:٣)

”اگر اللہ تعالیٰ تماری مدد پر ہو تو کوئی طاقت تم پر غالب آنے والی نہیں اور اگر وہ تمہیں چھوڑ دے تو اس کے بعد کون ہے جو تمہاری مدد کر سکتا ہے ہیں، سچے مومنوں کو اللہ تعالیٰ ہی پر توکل کرنا چاہئے۔“ (سُورَةُ آلِ عِمَّرَانَ آیَتٌ ٢٩٠)

عَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ لَنَا أَنْكُمْ تَوَكَّلْتُمْ عَلَى اللَّهِ حَقًّا تَوَكَّلْهُ لَرَزْقُكُمْ كَمَا يَرْزُقُ الطَّيْرَ تَفْدُوا خِمَاصًا وَتَرُوْخَ بَطَاطَانًا رَوَاهُ إِبْنُ مَاجَةَ (صَحِيحُ)

حضرت عمر بن خطاب رضي الله عنه کہتے ہیں میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے سنا ہے کہ ”اگر تم لوگ اللہ تعالیٰ پر توکل کرو جیسا توکل کرنے کا حق ہے تو وہ تمہیں اسی طرح رزق دے جس طرح پرندوں کو دیتا ہے۔ پرندے صبح خلی پیٹتے ہیں اور شام کو پیٹتے بھر کر واپس آتے ہیں۔“ اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے۔

رضا اور خوشودی صرف اللہ تعالیٰ ہی کی طلب کرنی چاہئے۔

مسنون ۲۳

فَإِنَّ ذَا الْقُرْبَىَ حَقَّهُ وَالْمِسْكِينُونَ وَابْنَ السَّبِيلِ ذَالِكَ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَرْبَطُونَ وَجْهَهُنَّهُ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (٤٥) (٣٨: ٣٠)

”رشت دار، مسکین اور مسافر کو اس کا حق ادا کر دیں یہی طرزِ عمل بہتر ہے ان لوگوں کے لئے جو اللہ تعالیٰ خوشودی چاہتے ہیں اور وہی لوگ فلاح پانے والے ہیں۔“ (سُورَةُ رُومٌ، آیَتٌ ٣٨)

كَتَبَ مُعَاوِيَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ إِلَى عَائِشَةَ أُمَّ الْمُؤْمِنِينَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنْ اكْتُبِي إِلَيْيَ سَجَابًا تُوصِينِي فِيهِ وَلَا تُكْثِرِي عَلَيَّ فَكَتَبَتْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا إِلَى مُعَاوِيَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ سَلَامًا عَلَيْكَ أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّمَا سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ مَنِ التَّمَسَ رِضَا اللَّهِ بِسَخَطِ النَّاسِ كَفَاهُ اللَّهُ مُؤْنَةَ النَّاسِ وَمَنِ التَّمَسَ رِضاً النَّاسِ بِسَخَطِ اللَّهِ وَكَلَّهُ اللَّهُ إِلَى النَّاسِ وَالسَّلَامُ عَلَيْكَ رَوَاهُ التَّرمِذِيُّ (۲)

حضرت معلویہ رضی اللہ عنہ نے امّ المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کو خط کھا کر مجھے کوئی تصحیح غیر ایسیں لیکن طویل نہ ہو، چنانچہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے لکھا السلام علیکم اللہ کی حمد و شکر کے بعد، میں نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنائے ”جو شخص لوگوں کی ناراضی کی موجوں لے کر اللہ تعالیٰ

کی رضا و ہویرہ تھا ہے اللہ تعالیٰ اسے لوگوں سے مستغفی کر دتا ہے، اور جو شخص لوگوں کی رضائی حاصل کرنے کے لئے اللہ تعالیٰ کی ناراضی نمود لیتا ہے اللہ تعالیٰ اسے لوگوں کے پرد کر دے ہے۔ «السلام علیکم اسے تمذی نے روایت کیا ہے۔

**مسنونہ ۲۲** تمام محبتوں پر غالب اللہ تعالیٰ ہی کی محبت ہوئی چاہئے۔

﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُجْهُونَهُمْ كَحْبُ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِّهِ﴾ (۱۶۵:۲)

”لوگوں میں سے کچھ لوگ ایسے ہیں جو اللہ تعالیٰ کے سوا دوسروں کو اس کا ہمارا اور تم مقتول نیاتے ہیں؛ اور ان سے ایسی محبت کرتے ہیں جیسی محبت اللہ تعالیٰ سے کرنی چاہئے حالانکہ ایمان والے تو اللہ تعالیٰ سے ثوڑتک محبت کرتے ہیں۔“ (سورہ بقرہ آیت ۱۶۵)

عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ ثَلَاثَ مَنْ كُنْ فِي وَجْهِهِنَّ حَلَاوةً الْأَيَّانَ مَنْ كَانَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا مِسْوَاهُمَا وَأَنْ يُحِبِّ الْمَرْءَةَ لَا يُحِبُّهُ إِلَّا لِلَّهِ وَأَنْ يَكْرَهَ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ بَعْدَ أَنْ أَنْقَذَهُ اللَّهُ مِنْهُ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّارِ رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>(۱)</sup>

حضرت انس رض سے روایت ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”جو شخص میں یہ تین خصلتیں ہوں گی وہ ان کی وجہ سے ایمان کی (حقیقی) حلاوت اور محسوس محسوس کرے گا پہلی یہ کہ اللہ تعالیٰ اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے بالی تمام لوگوں کے مقابلے میں زیادہ محبت رکھتا ہو، دوسرا یہ کہ کسی آدمی سے اللہ تعالیٰ کے لئے محبت کرتا ہو، تیسرا یہ کہ کفر جس سے اللہ تعالیٰ نے اسے بچایا ہے اس کی طرف پڑھ لے اتنا ہی پسند ہو جتنا آگ میں داخل ہونا۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسنونہ ۲۵**

ہونا چاہئے۔

﴿أَتَخْشَوْنَاهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ أَحَقُّ أَنْ تَخْشُوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ ۝ ۵﴾ (۱۳:۹)

”کیا تم کافروں سے ڈرتے ہو حالانکہ اللہ تعالیٰ اس کا زیادہ حقدار ہے کہ تم اس سے ڈراؤ اگر راتی موسمن ہو۔“ (سورہ توبہ آیت ۱۳)

وضاحت حدیث مسئلہ نبراء کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

وَنِنْ اُورْ دُنْيَا کے تمام معلمات میں اطاعت صرف اللہ تعالیٰ ہی  
کی کرنی چاہئے۔

مسنون

﴿وَلَقَدْ بَعْثَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ أَغْبَرُوا اللَّهَ وَاجْتَبُوا الطَّاغُوتَ لَمِنْهُمْ مَنْ  
هَذِي اللَّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ ﴾ (٣٦: ١٦)

”هم نے ہر امت میں ایک رسول بھیجا اور اس کے ذریعے سب کو خبردار کر دیا کہ ”اللہ تعالیٰ  
کی اطاعت کرو اور طاغوت کی اطاعت سے بچو اس کے بعد ان میں سے کسی کو اللہ تعالیٰ نے ہر امت  
بچنی اور کسی پر گمراہی سلطھ ہو گئی۔“ (سُورہ مُحْمَّد آیت ۳۶)

عَنْ عَائِدِيْ بْنِ حَاتِمٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ أَتَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَفِي  
عُنْقِي صَلِيبٌ مِنْ ذَهَبٍ فَقَالَ يَا عَدِيًّا اطْرَحْ عَنْكَ هَذَا الْوَتْنَ وَسَمِعْتُهُ يَقْرَأُ فِي شُورَةٍ  
بِرَاءَةً (اتَّخَذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ) قَالَ أَمَا إِنَّهُمْ لَمْ يَكُونُوا  
يَعْبُدُوْنَهُمْ وَلَكِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا أَحْنَوْا لَهُمْ شَيْئًا اسْتَحْلَوْهُ وَإِذَا حَرَمُوا عَلَيْهِمْ شَيْئًا حَرَمُوهُ  
(صَحِيحٌ) رَوَاهُ التَّرمِذِيُّ (۱)

حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ میں نبی اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور  
میری گرد़وں میں سونے کی صلیب تھی۔ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”اے عدی! اس بُت (صلیب) کو اتار  
پھینکو“ میں نے (اس وقت) آپ ﷺ کو سورہ برأت کی یہ آیت پڑھتے سنا ”اَنَّوْلُنَ (یعنی الٰلٰ) كَتَبَ  
نَّا اَنَّهُمْ كَانُوا إِذَا أَحْنَوْا لَهُمْ شَيْئًا اسْتَحْلَوْهُ وَإِذَا حَرَمُوا عَلَيْهِمْ شَيْئًا حَرَمُوهُ  
آپ ﷺ نے یہ بات ارشاد فرمائی کہ ذہ (الٰلٰ کتاب) اپنے علماء اور درویشوں کی (ظاہری) علالت نہ  
کرتے تھے، لیکن جب علماء کسی چیز کو حلال کرتے تو وہ بھی اسے حلال جان لیتے اور جب علماء کسی چیز کو  
حرام ٹھہراتے تو وہ بھی اسے حرام جان لیتے۔“ (اور یہی مطلب ہے علماء کو اللہ تعالیٰ کے سوارب بنانے  
کا) اسے تنڈی نے روایت کیا ہے۔

توحید عبادات کے بازارے میں شرکیہ امور

۱۔ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی زندہ یا فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال کے سامنے بے حس و  
حرکت، پا اوب ہاتھ باندھ کر کھڑے ہونا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۳۲)

- ۲ - اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی زندہ یا فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ کے سامنے رکوع کی طرح جھکنا یا بجھہ کرنا شرک ہے۔ (لاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۳۵)
- ۳ - کسی مزار پر ثواب کی نتیجت سے کم یا زیادہ وقت کے لئے قیام کرنا یا مجبور بن کر بیٹھنا یا طوف کرنا شرک ہے۔ (لاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۳۶)
- ۴ - اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی زندہ یا فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ سے دعا مانگنا یا انسیں دعا میں وسیلہ بنتا شرک ہے۔ (لاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۳۷)
- ۵ - بصیرت یا تکلیف میں اللہ تعالیٰ کے سوا کسی زندہ یا فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ کو پہکارنا ان سے فریاد کرنا یا ان سے پہلہ طلب کرنا شرک ہے۔ (لاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۳۰)
- ۶ - اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی زندہ یا فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ کے تام کا جائز ذبح کرنا یا ان کے تام کی نذر، نیاز دینا یا ان کی مفت ماننا یا چڑھواڑھانا شرک ہے۔ (لاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۳۷-۳۸)
- ۷ - دنیا یا آخرت میں نقصان کے ذر سے اللہ تعالیٰ کے مقابلے میں کسی فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ سے ڈرنا شرک ہے۔ (لاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۳۹)
- ۸ - دنیا یا آخرت میں کامیابی کے حصول کے لئے اللہ تعالیٰ کے مقابلے میں کسی فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ کی رضا حاصل کرنا شرک ہے۔ (لاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۳۰)
- ۹ - اللہ تعالیٰ کے مقابلے میں کسی زندہ یا فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ سے بڑھ کر محبت کرنا شرک ہے۔ (لاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۳۳)
- ۱۰ - اللہ تعالیٰ کے بجائے کسی فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ پر توکل کرنا شرک ہے۔ (لاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۳۴)
- ۱۱ - اللہ تعالیٰ کے مقرر کردہ حلال و حرام کے مقابلے میں کسی ولی، غوث، قطب، ابدال یا مرشد، کسی مذہبی رہنمایا کسی سیاسی لیڈر یا کسی پارلیمنٹ یا کسی اسمبلی وغیرہ کے مختین کردہ حلال و حرام پر عمل کرنا شرک ہے۔ (لاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۳۵)

\*\*\*

# الْتَّوْحِيدُ فِي الصَّفَاتِ

## توحید صفات

کائنات کی ہر چیز کا حقیقی مالک لور بلوشه صرف اللہ تعالیٰ ہی

مسنونہ ۲۷

ہے

﴿هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقَدُّوسُ الْسَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَمِّنُ الْغَنِيمُ  
الْجَيْرُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشَرِّكُونَ ﴾ (٥٩: ٤٣)

”وَهُوَ اللَّهُ تَعَالَى ہی ہے جس کے علاوہ کوئی اللہ نہیں وہ بلوشه ہے نہایت مقدس ہے۔ سراسر  
سلامتی اور امن دینے والا، تمہیں سب پر غالب، اپنا حکم ہرور محفوظ کرنے والا اور براہی ہو کر رہنے والا،  
پاک ہے اللہ تعالیٰ اس شرک سے جو لوگ کر رہے ہیں۔“ (سورہ حشر آیت نمبر ۴۳)

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ يَطْوِي اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ السَّمَاوَاتِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ يَأْخُذُهُنَّ بِيَدِهِ الْيَمِنِيِّ ثُمَّ يَقُولُ  
أَمَا الْمَلِكُ أَمِنَ الْجَيْرَارُونَ أَمِنَ الْمُتَكَبِّرُونَ ثُمَّ يَطْوِي الْأَرَضَيْنَ بِشِمَالِهِ رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>(۱)</sup>  
حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”قيامت کے روز اللہ  
تعالیٰ آسماؤں کو لپیٹے گا پھر انہیں اپنے دائیں باقتح میں لے گا پھر فرمائے گا میں ہوں بلوشه آج کمل ہیں  
(دنیا میں) بڑے بننے والے اور حکیمتر کرنے والے؟ پھر زمینوں کو اپنے دائیں باقتح میں لپیٹ لے گا۔“  
اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

کائنات میں حکومت لور فرمانروائی کے تمام اختیارات صرف  
اللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہیں۔

مسنونہ ۲۸

﴿أَنَّ الْحُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ أَمْرٌ إِلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَاهُ ذَلِكَ الظِّيمُ وَلَكُنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ  
لَا يَقْلِمُونَ ﴾ (٤٠: ١٢)

”حکم رہنا صرف اللہ تعالیٰ ہی کا حق ہے، اُسی نے حکم دیا ہے کہ اس کے سوا کسی کی عبورت نہ کی جائے، یہی سیدھا راستہ ہے لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے۔“ (سورہ یوسف آیت ۳۰)

عَنْ أَبْنَى عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ يَا جِبْرِيلُ مَا يَمْنَعُكَ أَنْ تَتَوَرَّنَا أَكْثَرَ مِمَّا تَتَوَرَّنَا فَنَزَّلَتْ ( وَمَا نَزَّلْنَا إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ لَهُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِ  
وَمَا خَلْفَهَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ وَمَا كَانَ رَبِّكَ نَسِيًّا ) قَالَ كَانَ هَذَا الْحَوَابُ لِمُحَمَّدٍ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَوَاهُ البَعْحَارِيُّ ( ١ )

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے حضرت جبریل علیہ السلام سے فرمایا ”تم جتنی مرتبہ ہمارے پاس (اب) آتے ہو اس سے زیادہ مرتبہ کیوں نہیں آتے؟“ اس پر یہ آیت نازل ہوئی ”لے نبی ہم تمہارے رب کے حکم کے بغیر نہیں آتے جو کچھ ہمارے آگے لور چیز ہے نیز جو کچھ اس کے درمیان ہے اس کا مالک وہی ہے اور تمہارا رب بھولنے والا نہیں“ یہ آیت رسول اکرم ﷺ کے مطالبے کا جواب تھی۔ (جو آپ نے حضرت جبریل علیہ السلام سے کیا تھا) اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**وضاحت** مذکورہ آیت سورہ مریم کی ہے آیت نمبر ۷۳

نظم کائنات اور امور کائنات کا مدیر صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

مسنونه

وَاللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَّرَ  
النَّفَّاثَاتِ كُلَّ يَجْرِي لِأَجْلِ مُسَمًّى يَذْبَرُ الْأَمْرَ يَنْفَصِلُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ يَلْقَاءُونَ  
رَبِّكُمْ تُؤْفَنُونَ ۝ (١٣: ٤٥)

١- كِتابُ الْحَمْدِ بَابُ تَوْلِيْهُ : وَالَّذِي سَهَّلَ كَلْمَاتَنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ

قالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ يَسِّبُ أَنْ أَدَمَ النَّفَرَ وَأَنَّ الدَّهْرَ يَبْدِيَ الْلَّهِ وَالنَّهَارَ رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>(١)</sup>  
حضرت ابو هریرہ رض کہتے ہیں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد مبارک ہے کہ "اللہ تعالیٰ عزوجل فرماتا ہے این آدم زبانے کو کھلی دیتا ہے حالانکہ زبانہ تو میں ہوں ورن رات میرے قبضہ قدرت میں ہیں۔" اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

مسنٰہ ۵۰ زمین اور آسمان کے تمام خزانوں کا مالک صرف اللہ تعالیٰ ہی

ہے۔

«قُلْ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِي حِزَابُ اللَّهِ وَلَا أَغْلِمُ الْفَقِيبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلِكٌ  
إِنَّ أَنْبِعَ إِلَّا مَا يُؤْخَذُ إِلَيَّ قُلْ هَلْ يَسْتَعْوِي الْأَغْمَى وَالْبَصِيرُ أَفَلَا تَفَكِّرُونَ ۝ ۵۰»<sup>(۲)</sup>

۵۰:۶ "لے نبی اُن سے کوئی تم سے یہ نہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ تعالیٰ کے خزانے ہیں نہ میں غیب کا علم رکھتا ہوں لورنہ یہ کہتا ہوں کہ میں فرشتہ ہوں میں تو صرف اس وقت کی بحیوی کرتا ہوں جو مجھ پر نازل کی جاتی ہے پھر ان سے پوچھو "کیا انہوں حال اور آنکھوں والا دونوں برابر ہو سکتے ہیں؟ کیا تم غور نہیں کرتے؟" (سورة انعام آیت نمبر ۵۰)

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ يَدُ اللَّهِ  
مَلَائِي لَا يَفِيضُهَا نَفَقَةٌ سَخَاءُ الْلَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَقَالَ أَرَأَيْتُمْ مَا أَنْفَقَ مُحَمَّدٌ خَلْقَ السَّمَاوَاتِ

وَالْأَرْضِ فَإِنَّهُ لَمْ يَعْضُنْ مَا فِي يَدِهِ رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ<sup>(۳)</sup>

حضرت ابو هریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "اللہ تعالیٰ کا ہاتھ بمراہوا ہے خرچ کرنے سے اس میں کسی نہیں آتی رات ون اس کی بخشش جاری ہے" آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "وزرا غور کرو زمین و آسمان کی تحقیق پر اللہ تعالیٰ نے کتنا خرچ کیا لیکن اس سے اس کے خزانے میں کچھ بھی کی نہیں ہوئی" اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

مسنٰہ ۵۱ قیامت کے روز سفارش کرنے کی اجازت دینے یا نہ دینے نیز سفارش قبول کرنے یا نہ کرنے کا سارا اختیار صرف اللہ تعالیٰ ہی کو ہو گل۔

۵۱) أَمْ اتَّخَلُّوْنَا مِنْ دُونِ اللَّهِ مُشْفَعَاءَ قُلْ أَوْلَوْ كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيْئًا وَلَا يَغْلِبُونَ ۝

۱- کتاب الفاظ من الادب بباب الہی من سبب الدهر ۲- کتاب التوحید بباب الول اہ تعلیٰ لما خلقت بینی

قُلْ لِّلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا لَّهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ثُمَّ إِنَّهُ تُزَجَّمُونَ ۝  
 (٤٤:٣٩)

”کیا اللہ کو پھوڑ کر ان لوگوں نے دوسروں کو سفارشی بنا رکھا ہے؟ ان سے کوئی اور سفارش کریں گے خواہ ان کے اختیار میں کچھ بھی نہ ہو اور خواہ وہ (مرے تمہاری باتیں) سمجھتے بھی نہ ہوں کو سفارش ساری کی ساری اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے (جسے چاہے سفارش کی اجازت دے جسے چاہے نہ دے اور جس کی سفارش چاہے قبول کرے جس کی چاہے نہ قبول کرے) آسمانوں اور زمین کی پوششی کا وہی مالک ہے پھر اسی کی طرف تم سب (مرنے کے بعد) پلانے جانے والے ہو۔“ (سورہ زمر آیت ٣٣-٣٤)

عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَجْمَعُ اللَّهُ النَّاسَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيَقُولُونَ لَوْ أَسْتَشْفَعُنَا عَلَى رَبِّنَا حَتَّىٰ نَرِجَنَا مِنْ مَكَانِنَا فِيَّا تُوْنَ آدَمَ فَيَقُولُونَ أَنْتَ الَّذِي خَلَقْتَ اللَّهَ بِيَدِهِ وَنَفَخْتَ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ وَأَمْرَ الْمَلَائِكَةَ فَسَاجَدُوا لَكَ فَأَشْفَعْتَ لَنَا عِنْدَ رَبِّنَا فَيَقُولُ لَسْتُ هَنَّا كُمْ وَيَذْكُرُ خَطِيَّتَهُ وَيَقُولُ اتَّقُوا نُوحًا أُولَئِكَ رَسُولُ بَعْثَةِ اللَّهِ فِيَّا تُوْنَهُ فَيَقُولُ لَسْتُ هَنَّا كُمْ وَيَذْكُرُ خَطِيَّتَهُ اتَّقُوا إِبْرَاهِيمَ الَّذِي اتَّخَذَهُ اللَّهُ خَلِيلًا فِيَّا تُوْنَهُ فَيَقُولُ لَسْتُ هَنَّا كُمْ وَيَذْكُرُ خَطِيَّتَهُ اتَّقُوا مُوسَى الَّذِي كَلَمَةَ اللَّهِ فِيَّا تُوْنَهُ فَيَقُولُ لَسْتُ هَنَّا كُمْ فَيَذْكُرُ خَطِيَّتَهُ اتَّقُوا عِيسَى فِيَّا تُوْنَهُ فَيَقُولُ لَسْتُ هَنَّا كُمْ اتَّقُوا مُحَمَّدًا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَدْ غُفرَ لَهُ مَا تَقْدَمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأْخَرَ فِيَّا تُوْنَيِ فَأَسْتَاذِنُ عَلَى رَبِّي فَإِذَا رَأَيْتَهُ وَقَعْتُ سَاجِدًا فِيَّا دُعَنِي مَا شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ يُقَالُ لِي ارْفَعْ رَأْسَكَ سَلِّنْ تُغْطَةً وَقُلْ يُسْمَعْ وَاشْفَعْ تُشَفَّعْ فَأَرْفَعْ رَأْسِي فَأَخْمَدُ رَبِّي بِتَحْمِيدِ يَعْلَمُنِي ثُمَّ أَشْفَعْ فَيَحْدُ لِي حَدًا ثُمَّ أَخْرِجُهُمْ مِنَ النَّارِ وَأَدْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ ثُمَّ أَغْوُدُ فَأَقْعُ سَاجِدًا مِثْلَهُ فِيَّا تُوْنَةَ أَوَ الرَّابِعَةَ حَتَّىٰ مَا يَقِيَ فِيَّا تُوْنَهُ إِلَّا مَنْ حَبَسَهُ الْقُرْآنُ رَوَاهُ الْبَحَارِيُّ<sup>(١)</sup> حضرت انس بن مالک سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”اللہ تعالیٰ قیامت کے دن لوگوں کو اٹھا کرے گا کیسی گے کہ اپنے پوروگار کے حضور کسی کی سفارش کروانی چاہئے تاکہ وہ اس تکلیف وہ جگہ سے ہمیں نجات دلادے چنانچہ لوگ حضرت آدم علیہ السلام کے پاس آئیں گے اور کسی گے

آپ وہ ہیں جسے اللہ تعالیٰ نے اپنے ہاتھوں سے بھایا لور پھر اس میں اپنی نوح پھوگی فرشتوں کو حکم دیا کہ آپ کو سجدہ کریں لہذا ہمارے رب کے حضور ہمارے لئے سفارش کریں، حضرت آدم علیہ السلام کیسیں کے میں اس لائق کمال لور اپنی خطائیں یاد کریں گے لوگوں سے کمیں گے آپ لوگ حضرت نوح علیہ السلام کے پاس جائیں وہ پسلے رسول ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے بھیجا، لوگ ان کے پاس (سفارش کا مقابلہ لے کر) جائیں گے وہ کمیں گے میں اس لائق نہیں لور اپنی خطائیں یاد کریں گے اور لوگوں سے کمیں گے کہ تم ابراہیم علیہ السلام کے پاس جاؤ اخیں اللہ تعالیٰ نے اپنا دوست بھایا ہے، لوگ ابراہیم علیہ السلام کے پاس جائیں گے اور وہ کمیں گے میں اس لائق نہیں اور اپنی خطائیں یاد کریں گے ابراہیم علیہ السلام کمیں گے تم موسیٰ علیہ السلام کے پاس جاؤ ان سے اللہ تعالیٰ نے کلام کیا ہے چنانچہ لوگ موسیٰ علیہ السلام کے پاس آئیں گے وہ کمیں گے میں اس لائق کمال لور اپنی خطائیں یاد کریں گے موسیٰ علیہ السلام کمیں گے کہ تم لوگ عیسیٰ علیہ السلام کے پاس جاؤ چنانچہ لوگ عیسیٰ علیہ السلام کے پاس آئیں گے وہ بھی کمیں گے میں اس لائق کمال البثہ تم لوگ محمد ﷺ کے پاس جاؤ اللہ تعالیٰ نے ان کے اگلے پچھلے سارے گناہ معاف کر رکھے ہیں چنانچہ لوگ میرے پاس آئیں گے اور میں اپنے رب سے خاضی کی اجازت طلب کروں گا جب میں اللہ تعالیٰ کو دیکھوں گا تو سجدے میں گرپڑوں گا جب تک اللہ تعالیٰ چاہے کا مجھے سجدے میں پڑا رہنے دے گا پھر فرمائے گا "۳۴۔ مُحَمَّدٌ سَرَّ الْعَلَوَ اُولَٰئِكَ الَّذِينَ يَرْجُونَ مَغْفِلَةً مُّكَحَّلَةً" سے مکھلائے گا اس کے بعد پلت کو تو سنی جائے گی، سفارش کرو تو مانی جائے گی، چنانچہ (اجازت ملنے کے بعد) اپنا سر سجدے سے الفلاں گا لور اپنے رب کی وہ حد و شاکروں گا جو اس وقت اللہ تعالیٰ مجھے مکھلائے گا اس کے بعد (لوگوں کے لئے) سفارش کروں گا چنانچہ میرے لئے حد مقرر کر دی جائے گی اس حد کے اندر جو لوگ ہوں گے (صرف) ان کو دونوں سے نکال کر بہشت میں لے جاؤں گا پھر میں دوبارہ اپنے رب کے حضور حاضر ہوں گا اور اسی طرح سجدہ میں گرپڑوں گا چنانچہ تیری یا چوتھی بار میں عرض کروں گا "پورا دگارا لب تو جنم میں وہی لوگ بلق رہ گئے ہیں جو قرآن کے حکم کے مطابق ہمیشہ ہمیشہ جنم میں رہنے والے ہیں۔" (یعنی کافر اور مشرک) اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

مسنون ۵۲

قیامت کے روز جزاء یا سزا دینے کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ ہی کو ہو گا۔

﴿صَرَبَ اللَّهُ مُثَلَّاً لِّلَّذِينَ كَفَرُوا أَمْرَاتٍ نُوحٍ وَّ امْرَاتٍ لُّؤْنُطٍ كَاتِسًا تَحْتَ عَنْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحِينَ فَخَاتَهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللَّهِ شَيْئًا وَّ قِيلَ اذْخُلُوا النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ ۝﴾ (۱۰:۶۶)

”اللَّهُ تَعَالَى كَافِرُوْنَ كَمَعْلَمَتِ مِنْ نُورٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ اُوْرُلُوْطُ عَلَيْهِ السَّلَامُ كَمِ يَوْمِيُوْنَ كُوْبُلُورُ مِثْلُ بَيْشِ“  
 کرتا ہے وہ ہمارے دو صلح بندوں کی زوجیت میں تمیں گمراہوں نے اپنے ان شوہروں سے خیانت کی  
 (یعنی کافروں سے ساز باز کی) لور وہ دونوں (یعنی نور علیہ السلام اور لوط علیہ السلام) اللہ تعالیٰ کے مقابلہ  
 میں ان (یویوں) کے کچھ بھی کام نہ آئے دونوں سے کہ دیا گیا کہ جلو گاں میں جانے والوں کے ساتھ  
 تم بھی (گاں میں) چل جاؤ” (سُورَةُ تَحْرِيمٍ آیت نمبر ۱۰)

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَامَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِينَ  
 أَنْزَلَ اللَّهُ (وَأَنْذِرَ عَشِيرَتَكَ الْأَفْرِبِينَ) قَالَ يَا مَغْشِرَ قُرْيَشٍ أَوْ كَلْمَةَ نَحْرَهَا اشْتَرَوْا  
 أَنْفُسَكُمْ لَا أَغْنِيَ عَنْكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْنَا يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ لَا أَغْنِيَ عَنْكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْنَا يَا  
 عَبَّاسَ بْنَ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ لَا أَغْنِيَ عَنْكَ مِنَ اللَّهِ شَيْنَا وَيَا صَفِيَّةَ عَمَّةَ رَسُولِ اللَّهِ لَا أَغْنِيَ  
 عَنْكَ مِنَ اللَّهِ شَيْنَا وَيَا فَاطِمَةَ بُنْتَ مُحَمَّدٍ سَلَيْلِي مَا شَفَتِ مِنْ مَالِي لَا أَغْنِيَ عَنْكَ مِنَ  
 اللَّهِ شَيْنَا رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ (۱)

حضرت ابو ہریرہ (رض) سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ پر جب (قرآن مجید کی) یہ آیت نازل  
 ہوئی وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَفْرِبِينَ۔۔۔ ”اے محمد ﷺ! اپنے رشتہ داروں کو (قیامت سے) ڈراو  
 تو آپ ﷺ نے کھڑے ہو کر فرمایا ”اے قریش کے لوگو! یا ایسا ہی کوئی جملہ کہا، اپنی جانیں بچاؤ (قیامت  
 کے دن) اللہ تعالیٰ کے سامنے میں تمہارے کسی کلم نہیں آسکوں گا اے عبد مناف کے بیٹو! (قیامت کے  
 روز) اللہ تعالیٰ کے سامنے میں تمہارے کسی کلم نہ آسکوں گا اے عباس بن عبد الملک میں اللہ تعالیٰ کے  
 سامنے تمہارے کسی کلم نہ آسکوں گا اے صفیہ رسول اللہ ﷺ کی پھوپھی! میں اللہ تعالیٰ کے سامنے  
 تمہارے کسی کلم نہیں آسکوں گا اور اے فاطمہ بنت محمد ﷺ! (دیا میں) میرے مل سے جو چاہو مانگ لو  
 (یعنی قیامت کے روز) اللہ تعالیٰ کے سامنے تمہارے کسی کلم نہیں آسکوں گا۔۔۔ اسے بخاری نے روایت  
 کیا ہے۔۔۔

گنہ معاف کرنے یا نہ کرنے کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ ہی کو  
 ہے۔۔۔

﴿ إِنْتَفَرُ لَهُمْ أَوْ لَا تَسْتَفِرُ لَهُمْ إِنْ تَسْتَفِرُ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ  
 ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي النَّقْوَمَ الْفَاسِقِينَ ۝ (۸۰:۹) ﴾

اے نبی! تم خواہ ان (متافقون) کے لئے معلم کی درخواست کو یانہ کرو (ایک ہی بات ہے) اگر تم ستر مرتبہ بھی انہیں معاف کرنے کی درخواست کرو گے تو اللہ تعالیٰ انہیں ہرگز معاف نہیں کرے گا اس لئے کہ انہوں نے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کے ساتھ کفر کیا ہے اور اللہ تعالیٰ فاسق لوگوں کو پدایت نہیں دیتا۔” (مورہ توبہ آیت ۸۰)

عَنْ أُمِّ الْعَلَاءِ الْأَنْصَارِيَّةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاللَّهُ مَا أَذْرِي وَآتَاهَا رَسُولُ اللَّهِ مَا يُفْعَلُ بِي رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (۱)

حضرت اُم العلاء النصاریہ رضی اللہ عنہا سنتی ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا ”اللہ کی قسم ! میں نہیں جانتا حالاکہ میں اللہ کا رسول ہوں (مرنے کے بعد) میرے ساتھ کیا معلمہ ہو گے۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

مشیت اور ارادے کی تکمیل کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہے۔

اللہ تعالیٰ اپنی مشیت اور ارادہ پورا کرنے کے لئے کسی دوسرے کی مشیت یا اجازت کا محتاج نہیں۔

﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ (٨٢:٣٦)

”اللہ تعالیٰ جب کسی کام کا ارادہ کرتا ہے تو اس کا کام بس یا ہے کہ اسے حکم دے ہو جا اور وہ ہو جاتا ہے۔“ (مورہ لیں آیت ۸۲)

عَنْ أَبْنَى عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا حَيَاءَ رَحْلَةِ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَرَاجَعَهُ فِي بَعْضِ الْكَلَامِ فَقَالَ مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَيْفَتْ ! فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اجْعَلْتَنِي مَعَ اللَّهِ عَذْلًا (وَفِي لَفْظِ نِدًا) لَا بَلَى مَا شَاءَ اللَّهُ وَحْدَهُ رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ  
فِي الْأَدَبِ الْمُفَرَّدِ (۲)

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے ایک آدمی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور گفتگو کرتے ہوئے کہا ”جو اللہ تعالیٰ چاہے اور آپ چاہیں۔“ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”کیا نے مجھے اللہ تعالیٰ کا شریک بنایا ہے۔“ (ایک روایت میں ہر سر کے الفاظ ہیں) آپ ﷺ نے ارشاد

فرمیا ”ایسا نہ کو) ملکہ یوں کو جو اللہ تعالیٰ ہے۔“ اسے بخاری نے ادب المفرد میں روایت کیا ہے۔ شریعت سازی، حلال و حرام لور جائز و ناجائز کے تعین کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ ہی کو ہے۔

﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لَمْ تَحْرُمْ مَا أَخْلَى اللَّهُ لَكَ تَبَغَّى مِنْ شَاءَ أَزْوَاجِكَ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ (١:٦٦)

”اے نبی! تم کیوں اس چیز کو حرام کرتے ہو جو اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے حلال کی ہے، (کیا) تم اپنی بیویوں کی خوشی چاہیے ہو؟ اللہ تعالیٰ بخششے والا رحم فرمائے والا ہے۔“ (سورہ تحریم آیت نمبر ۶)

وضاحت محدث مسلم نمبر ۲۵ کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

علم غیر صرف اللہ تعالیٰ ہی کو ہے۔

﴿قُلْ لَا أَفْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَ لَا ضَرًا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ وَ لَوْ كُنْتُ أَغْلَمُ الْغَيْبِ لَا شَكَّرْتُ مِنَ الْخَيْرِ وَ مَا مَسَّنِي السُّوءُ إِنَّ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَ بَشِيرٌ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ﴾ (١٨٨:٧)

”اے نبی! مسلمان سے کوئی میں اپنی ذات کے لئے کسی نفع اور نقصان کا القیار نہیں رکھتا اللہ ہی جو کچھ چاہتا ہے اور اگر مجھے غیر کامل ہوتا تو میں بت سے فائدے لپٹنے لئے حاصل کر لیتا لور مجھے کبھی کوئی نقصان نہ پہنچتا، میں تو محض ایک خبروار کرنے والا اور خوشخبری سنانے والا ہوں اُن لوگوں کے لئے جو میری بات سیں۔“ (سورہ اعراف آیت ۱۸۸)

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمًا بَارِزًا لِلنَّاسِ فَأَتَاهُ رَجُلٌ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ مَنِي السَّاعَةُ؟ قَالَ: مَا الْمَسْتَوْلُ عَنْهَا بِأَغْلَمِ مِنَ السَّائِلِ وَلَكِنْ سَاحِدُكَ عَنْ أَشْرَاطِهَا إِذَا وَلَدَتِ الْأُمَّةُ رَبِّهَا فَذَاكَ مِنْ أَشْرَاطِهَا وَإِذَا كَانَ الْغَرَاءُ الْحُفَّاءُ رُءُوسَ النَّاسِ فَذَاكَ مِنْ أَشْرَاطِهَا وَإِذَا تَطَوَّلَ رِعَاءُ الْبَهْمَمِ فِي الْبَيْانِ فَذَاكَ مِنْ أَشْرَاطِهَا فِي خَمْسٍ لَا يَعْلَمُهُنَّ إِنَّ اللَّهَ ثُمَّ تَلَى صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْضِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا

تَكْسِيبٌ غَدًا وَمَا تَذَرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ) رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١)

حضرت ابو ہریرہ علیہ فرماتے ہیں ایک روز رسول اکرم ﷺ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے درمیان تشریف فرماتے کہ ایک شخص آیا اور عرض کیا "یا رسول اللہ ﷺ ! قیامت کب آئے گی؟" آپ نے فرمایا "جس سے پوچھ رہے ہو وہ پوچھنے والے سے زیادہ نہیں جانتا ہیں البتہ میں تجھے اس کی نشانیاں بتاتا ہوں (پہلی نشانی یہ ہے کہ) جب عورت اپنا مالک بننے تو یہ قیامت کی نشانیوں میں سے ہے (دوسری نشانی یہ ہے کہ) جب برصغیر بدن اور برصغیر پاؤں پھرنے والے لوگ سروار بنیں تو یہ قیامت کی نشانیوں میں سے ہے (تیسرا نشانی یہ ہے کہ) جب ریوڑ چرانے والے بڑے بڑے محل تعمیر کریں تو یہ قیامت کی نشانیوں میں سے ہے (پھر فرمایا) قیامت تو ان پانچ چیزوں میں سے ہے جن کا علم اللہ تعالیٰ کے سوا کسی کو نہیں پھر آپ ﷺ نے یہ آیت تلاوت فرمائی۔ إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ (سُورہ لقمان آیت نمبر ٣٢)

ترجمہ:- قیامت کا وقت صرف اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے۔ ۲۔ وہی بارش بر ساتا ہے۔ ۳۔ وہی جانتا ہے رحم ملود میں کیا ہے۔ ۴۔ کوئی شخص یہ نہیں جانتا کل کیا کرے گا اور۔ ۵۔ کوئی شخص یہ نہیں جانتا کہ اسے کوئی جگہ پر موت آئے گی بے شک اللہ تعالیٰ (ہربات) جاننے والا اور پاخبر ہے۔ "اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**وضاحت** "عورت اپنا مالک بننے" کا مطلب یہ ہے کہ اولاد اپنے والدین کی اس قدر نازدان ہو گی کہ ان کے ساتھ غلاموں اور لوگوں جیسا سلوک کرے گی۔

ہر وقت اور ہر جگہ بندوں کی دعاء سُنْنَةٌ وَالا صرف اللہ تعالیٰ ہی

مسنون

ہے۔  
ہر جگہ حاضر ناظر (اپنی قدرت اور علم کے ساتھ) صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

مسنون

وَإِذَا سَأَلَكُ عِبَادِي عَنِّيْ فَإِنِّيْ قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلَيْسَتْجِيتوْنَا لِيْ وَلَيْزِمُونَا بِنِيْ لَعَلَّهُمْ يَرْشَدُونَ ۝ (١٨٦:٢)

"اور اے نبی میرے بندے جب تم سے میرے متعلق پوچھیں تو انسیں بتاؤ کہ میں ان سے بھبھی ہوں پکارتے والا جب تجھے پکارتا ہے میں اس کی پکار سنتا ہوں اور جواب دتا ہوں لہذا انسیں سمجھنے کہ میری دعوت پر لیک کیس اور بجھ پر ایمان لائیں تاکہ لوگ راہ راست پالیں"۔ (سُورہ بقرہ ۱۸۶)

(١٨٦)

وَهُوَ مَعْكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَفْعَلُونَ يَصْبِرُهُمْ ۝ (٤٥٧)

”لور اللہ تعالیٰ تمہارے ساتھ ہے جمل بھی تم ہو لور جو کام بھی تم کرتے ہو اسے وہ دیکھ بھے“ (سورہ حمد ۲۳)

عَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي سَفَرٍ فَجَعَلَ النَّاسُ يَخْجُلُونَ بِالْتَّكْبِيرِ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهَا النَّاسُ ارْتَهُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ إِنَّكُمْ لَيْسَ تَدْعُونَ أَصْنَمَ وَلَا غَابِبًا إِنَّكُمْ تَدْعُونَ سَمِيعًا قَرِيبًا وَهُوَ مَعْكُمْ رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>(١)</sup>

حضرت ابو موسیؑ سے روایت ہے کہ ہم نی اکرم ﷺ کے ساتھ ایک سفر میں تھے لوگ بلند آواز سے سمجھیر کئے گئے تو آپ ﷺ نے فریباًؑ اپنی جانوں پر نری کرو (یعنی اپنی آواز بھی رکو) کیونکہ تم کسی بھرے یا غائب کو نہیں پکار رہے ہو بلکہ اُسے پکار رہے ہو جو (ہر جگہ) سننے والا ہے تمہارے نزدیک ہے اور (ہر وقت اپنے علم اور قدرت کے سب) تمہارے ساتھ ہے۔ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

ولوں میں چھپے بھید بھر ف اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے۔

مسنونہ ۴۰

وَأَسِرُوا قَوْلَكُمْ أَوْ اجْهَرُوا بِهِ إِنَّهُ عَلَيْمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ۝ أَلَا يَغْلِمُ مِنْ خَلْقِهِ وَهُوَ الْطَّيِّفُ الْخَبِيرُ ۝ (١٣:٦٧)

”تم لوگ خود آہست بلت کرو یا لوچی آواز سے (اللہ تعالیٰ کے لئے یکسل ہے کیونکہ) وہ ولوں کے بھید جانتا ہے، کیا وہی نہ جانے کا جس نے لوگوں کو پیدا کیا ہے؟ حالانکہ وہ باریک میں لور باخبر ہے۔“

سورہ طک آیت ۱۳

عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَنَّ شَهْرًا يَعْدُ الرُّكُوعَ يَدْعُ عَلَى أَحْيَاءِ مِنْ تَبَيَّنِ سُلْطَنٍ قَالَ بَعْثَ أَرْبَعِينَ أَوْ سَبْعِينَ يَشْكُ فِيهِ مِنَ الْقَرَاءَ إِلَيْ أَنْسَى مِنَ الْمُشْرِكِينَ فَعَرَضَ لَهُمْ هُؤُلَاءِ فَقَتَلُوهُمْ وَكَانَ يَنْهَا وَيَنْهَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَهْدًا فَمَا رَأَيْتُهُ وَجَدَ عَلَى أَحَدٍ مَا وَجَدَ عَلَيْهِمْ رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ<sup>(٢)</sup>

حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ صیہنہ بھر رکوع کے بعد قوت پڑتے رہے جس

۱- کتاب الذکر و الدھاء باب استحباب خلیف الصوت بالذكر

۲- کتاب المہاد و السر باب دعاء الامام علی من نکث عهد

بُو سلیم کے قبائل کے لئے بدوغاء فرماتے رہے ہیں کہ حضرت انس صلی اللہ علیہ وسَّلَمَ نے چالیس یا  
قرآن (یعنی علماء) راوی کو (عداد میں) شنک ہے، بعض مشرکوں کے پاس (دین سکھانے کے لئے) بھیجے  
بُو سلیم کے لوگ مقابلے میں اُتر آئے اور ان قراء کو قتل کر دلا جانکہ بُو سلیم اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسَّلَمَ کے  
درمیان عدم تھا (لیکن بُو سلیم نے غداری کی) حضرت انس صلی اللہ علیہ وسَّلَمَ کے لئے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسَّلَمَ کو اتنا  
یقینیہ کبھی نہیں دیکھا جتنا اس موقع پر دیکھا اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

مسئلہ ۶۰

وَيَقُولُ اللَّهُمَّ مَا لِكَ الْمُلْكُ تُؤْتُنِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمْنَ تَشَاءُ وَتُعْزِّزُ  
مَنْ تَشَاءُ وَتُنْذِلُ مَنْ تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرِ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۝ (۲۶:۳)

جسے چاہتا ہے عطا کرتا ہے جس سے چاہتا ہے چھین لیتا ہے۔

﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَا لِكَ الْمُلْكُ تُؤْتُنِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمْنَ تَشَاءُ وَتُعْزِّزُ  
مَنْ تَشَاءُ وَتُنْذِلُ مَنْ تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرِ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۝ (۲۶:۳)

”کموں اللہ! کائنات کے پادشاہ تو ہے چاہے حکومت و نے، جس سے چاہے چھین لے ہے  
چاہے عزت بخشے اور جس کو چاہے ذلیل کرے، بھلائی تیرے اختیار میں ہے، بے شنک تو ہر چیز پر قادر  
ہے۔“ (سورہ آل عمران آیت ۳۶)

عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ كَانَ أَكْثَرُ دُعَاءِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُمَّ  
رَبِّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ مُتَفَقِّعًا عَلَيْهِ (۱)

حضرت انس صلی اللہ علیہ وسَّلَمَ فرماتے ہیں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسَّلَمَ یہ دعا بکھوت مانگا کرتے ”یا اللہ! ہمیں دنیا میں بھی  
بھلائی عطا فرماؤ آنحضرت میں بھی اور ہمیں ہم کے عذاب سے پا لے۔“ اسے بخاری اور مسلم نے  
روایت کیا ہے۔

مسئلہ ۶۱

وَلَوْلَ كُوچِيرَنَّ وَالا صَرْفُ اللَّهُ تَعَالَى هُنَى هُنَى

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَحْيِوْا إِنَّ اللَّهَ وَالرَّسُولَ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُخَيِّنُكُمْ وَأَعْلَمُوا  
أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءَ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُخْشَرُونَ ۝ (۲۴:۸)

”اے لوگو جو ایمان لائے ہو، اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی پکار پر لبیک کو جب کہ رسول  
جمیں اس چیز کی طرف بلاتا ہے جو تمہیں زندگی بخشے والی ہے اور جان رکھو کہ اللہ تعالیٰ بندے اور اس  
کے دل کے درمیان حائل ہے اور اُسی کی طرف تم اکٹھے کئے جاؤ گے۔“ (سورہ انفال آیت ۳۲)

عَنْ شَهْرِ بْنِ حَوْشِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قُلْتُ لِأُمِّ سَلَمَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا يَا مُؤْمِنِينَ مَا كَانَ أَكْثَرُ دُعَاءِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا كَانَ عِنْدَكُمْ؟ قَالُوا كَانَ أَكْثَرُ دُعَائِيهِ يَا مُقْلِبَ الْقُلُوبِ ثَبَّتْ قَلْبِي عَلَى دِينِكَ. قَالَتْ فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ لِأَكْثَرِ دُعَاءِكَ يَا مُقْلِبَ الْقُلُوبِ ثَبَّتْ قَلْبِي عَلَى دِينِكَ قَالَ يَا أُمِّ سَلَمَةَ إِنَّهُ لَيْسَ آدَمِيًّا إِنَّ وَقْلَبَهُ بَيْنَ إِصْبَاعَيِّ اللَّهِ فَمَنْ شَاءَ أَفَاقَ وَمَنْ شَاءَ أَزَاغَ رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ<sup>(۱)</sup> (صحیح)

حضرت شربن حوشب رضي الله عنه کہتے ہیں میں نے اُمِّ المؤمنین حضرت اُمِّ سلمہ رضی الله عنہما سے عرض کیا "رسول اکرم ﷺ جب آپ کے پاس ہوتے تو کوئی دعا سب سے زیادہ پڑھتے؟" حضرت اُمِّ سلمہ رضی الله عنہما نے فرمایا "آپ ﷺ کی زیادہ تر دعا یہ ہوتی۔ یا مُقْلِبَ الْقُلُوبِ ثَبَّتْ قَلْبِي عَلَى دِينِكَ (الے دلوں کے پھیرنے والے میرا دل اپنے دین پر جاوے) میں (اُمِّ سلمہ) نے عرض کیا "یا رسول اللہ ﷺ ! آپ اکثر یہ دعا کیوں مانگتے ہیں یا مُقْلِبَ الْقُلُوبِ ثَبَّتْ قَلْبِي عَلَى دِينِكَ آپ نے ارشاد فرمایا اے اُمِّ سلمہ ! کوئی آدمی ایسا نہیں جس کا کوئی اللہ تعالیٰ کی دو الگیوں کے درمیان نہ ہو پھر جسے وہ چاہتا ہے (دین حق پر) قائم رکھتا ہے چاہتا ہے (راہ راست) سے ہمارا تھا ہے۔" اسے تندی نے روایت کیا ہے۔

رُزْقٌ وَيَنْهَا لِوْرَسَهُ وَيَنْهَا وَالا صَرْفُ اللَّهُ تَعَالَى هِيَ هُوَ

مسنونہ ۴۳

رُزْقٌ مِّنْ شَكْلٍ يَا فَرَاغٍ كَرَنَهُ وَالا بَجْهِي صَرْفُ اللَّهُ تَعَالَى هِيَ هُوَ

مسنونہ ۴۲

وَ لَا تَقْتُلُوا أُولَادَكُمْ خَشْبَةً إِنْ لَآقِيْ نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَ إِنْ قُتْلُهُمْ كَانَ خَطَا  
کَبِيرًا ۝ (۳۱:۱۷)

"اور اپنی اولاد کو غُربت کے ڈر سے قتل نہ کرو ہم انہیں بھی رزق دیں گے اور تمہیں بھی، درحقیقت اولاد کا قتل ایک براگناہ ہے" (سورہ نبی اسرائیل آیت ۳۱)

فَلَنِ إِنْ رَبِّيْ يَنْسُطُ الرَّزْقَ لِمَنْ يُشَاءُ وَ يَقْدِرُ وَ لِكُنْ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۝ (۳۶:۳۴)

”اے نبی ان سے کو میرا رب جسے چاہتا ہے کشاور رزق دیتا ہے اور جسے چاہتا ہے لیکن عرب لوگ (اس کی حقیقت) نہیں جانتے“ (سورہ سا آیت ۳۶)

عَنْ أَبِي ذِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِيمَا رَوَى عَنِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَتَعَالَى أَنَّهُ قَالَ يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ جَانِعٌ إِلَّا مَنْ أَطْعَمْتُهُ فَأَسْتَطِعُ مُؤْمِنِي أَطْعَمْنُكُمْ يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ غَارٌ إِلَّا مَنْ كَسَوْتُهُ فَأَسْتَكْسُنُكُمْ أَكْسُكُمْ رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>(۱)</sup>

حضرت ابو ذر رض سے روایت ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم جو احادیث اللہ تبارک و تعالیٰ سے روایت لرتے ہیں (ان میں سے ایک یہ ہے) کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے ”اے میرے بندو! تم سب بھوکے ہو سوائے اس کے جسے میں کھلاوں پس مجھ سے کھانا مانگو میں تمہیں کھلاوں گا اے میرے بندو! تم سب ننگے ہو سوائے اس کے جسے میں پہنلوں پس تم مجھ سے لباس مانگو میں تمہیں (لباس) پہنلوں گا۔“ اے مسلم نے روایت کیا ہے۔

اولاد دینے یا نہ دینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

مسنونہ ۶۵

بیٹے اور بیٹیاں دینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

مسنونہ ۶۶

۰۷ اللَّهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ يَهْبِطُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَّا وَيَهْبِطُ لِمَنْ يَشَاءُ الْذُكُورَ۝ أَوْ يُرْوِجُهُمْ ذُكْرًا وَإِنَّا وَيَجْعَلُ مَنْ يَشَاءُ عَقِيقًا إِنَّهُ عَلَيْنَا  
۰۸ نَدِيرٌ۝ (۴۲: ۴۹ - ۵۰)

”اللہ تعالیٰ زمین اور آسمان کی بادشاہی کا مالک ہے جو کچھ چاہتا ہے پیدا کرتا ہے جسے چاہتا ہے لڑکیں دیتا ہے لڑکے دیتا ہے جسے چاہتا ہے لڑکے اور لڑکیاں ملا جلا کرتا ہے اور جسے چاہتا ہے باپ بھوکر دیتا ہے وہ سب کچھ جانتا ہے اور ہر چیز پر قادر ہے۔“ (سورہ شوری آیت ۴۹-۵۰)

عَنْ أَبْنِ شَهَابٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ وَأَمَّا أُمُّ كَلْثُومَ بِنْتُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَتَرَوْجَهَا أَيْضًا عُثْمَانَ أَبْنَ عَفْنَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ بَعْدَ احْتِيَارِهِ رُفِيقَةً بِنْتِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثُمَّ تُوْقِيتُ عِنْدَهُ وَلَمْ تَلِدْ لَهُ شَبِيعًا رَوَاهُ الطَّبرَانِيُّ<sup>(۲)</sup>

ابن شہاب کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت رقیہ رضی اللہ عنہا بنت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد ان کی بن حضرت امیم کلثوم رضی اللہ عنہا بنت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا نکاح بھی حضرت عثمان بن عفان رض سے ہی کر دیا،

۲ - الدرية الطاهرة النبوية رقم الحديث ۷۵

- کتاب الفتن باب فی تحريم الظلم

حضرت رقیہ رضی اللہ عنہا حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے عقد نکاح میں ہی فوت ہوئیں لیکن ان کے ہال کوئی اولاد نہ ہوئی۔ اسے طبرانی نے روایت کیا ہے۔

صحت اور شفادینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

مسئلہ

۶۷

﴿ الَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِنِي ۝ وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِيْنِي ۝ وَإِذَا مَرْضَتْ فَهُوَ يَشْفِيْنِي ۝ وَالَّذِي يُمْبَثِنِي ثُمَّ يُخْبِيْنِي ۝ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لِي خَطَّيْتِي يَوْمَ الدِّيْنِ ۝ ۴﴾ (٦٦: ٧٨-٨٢)

”اللہ تعالیٰ نے مجھے پیدا کیا وہی میری راہنمائی فرماتا ہے وہی مجھے کھلاتا ہے اور پلاٹا ہے اور جب بیمار ہو جاتا ہوں تو مجھے شفا دیتا ہے وہی مجھے موت دے گا اور پھر دوبارہ زندگی بخشے گا اُسی سے میں امید رکھتا ہوں کہ روزِ جزا میری خطِ معاف فرمائے گا۔“ (سورہ شراء آیت نمبر ۸۷ تا ۸۸)

عنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُعَرُّدُ بَعْضَهُمْ يَمْسَحُهُ بِيَمِينِهِ أَذْهِبُ الْبَاسَ رَبُّ النَّاسِ وَأَشْفُرُ أَنْتَ الشَّافِي لَا شِفَاءَ إِلَّا شِفَاؤُكَ شِفَاءً لَا يُغَادِرُ سَقْمًا رَوَاهُ الْبُحَارِيُّ (۱)

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں نبی اکرم ﷺ بعض بیمار لوگوں کے جسم پر داہنا ہاتھ پھیرتے اور یہ دعاء فرماتے ”أَذْهِبِ الْبَاسِ رَبُّ النَّاسِ.....“ اے لوگوں کے رب! بیماری دور فرم اور شفا علیہت کر کیونکہ تو ہی شفادینے والا ہے اصل شفاؤ ہی ہے جو تو عنایت فرمائے ایسی صحت عطا فراہ کہ کسی قسم کی بیماری بالق نہ رہے۔ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

ہدایت دینا صرف اللہ تعالیٰ ہی کے اختیار میں ہے۔

مسئلہ

۶۸

﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَخْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْشَدِينَ ۝ ۴﴾ (٢٨: ٥٦)

”اے نبی تم نے چاہو اسے ہدایت نہیں دے سکتے لیکن اللہ تعالیٰ جسے چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ ان لوگوں سے خوب واقف ہے جو ہدایت قبول کرنے والے ہیں۔“ (سورہ فقص آیت ۵۶)

عنْ أَبِي ذِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِيمَا رَوَى عَنِ اللَّهِ

بَارَكَ وَتَعَالَى أَنَّهُ قَالَ يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ ضَالٌ إِلَّا مَنْ هَدَيْتُهُ فَأَسْتَهْدُونِي أَهْدِكُمْ رَوَاهُ

مسلم<sup>(١)</sup> حضرت ابوذر رض سے روایت ہے کہ جن حدیثوں میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم تعلیٰ سے روایت کرتے ہیں ان میں سے ایک یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے ”میرے بندوں تم سب گمراہ ہو سوائے اس کے ختنے میں پداشت دوں پس مجھ سے پداشت ماگوں میں تمہیں پداشت دوں گا۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔ مسلم نے روایت کیا ہے۔

مسنونہ ۴۹

ہی ہے۔

﴿إِنَّ أَرِيدُ إِلَّا إِلِاصْلَاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللهِ عَلَيْهِ تَوْكِلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ﴾ (٨٨: ١١)

حضرت شعیب نے اپنی قوم سے کہا، میں تو اپنی استطاعت کے مطابق اصلاح کرنا چاہتا ہوں اور جو کچھ کرنا چاہتا ہوں اس کا سارا انحصار اللہ تعالیٰ کی توفیق پر ہے اُسی پر میں نے بھروسہ کیا ہے اور اسی کی طرف رُجوع کرتا ہوں۔” (سُورہ ہود آیت ۸۸)

عَنْ مُعاذِ بْنِ جَبَلِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخَذَ يَدَهُ وَقَالَ يَا مُعَاذَ وَاللَّهِ إِنِّي لَأُحِبُّكَ وَاللَّهِ إِنِّي لَأُحِبُّكَ فَقَالَ أُوصِيكَ يَا مُعَاذُ لَكَ تَدْعَنَ فِي دُبُرِ كُلِّ صَلَاةٍ تَقُولُ اللَّهُمَّ أَعْنِي عَلَى ذِكْرِكَ وَشَكْرِكَ وَحُسْنِ عِبَادَتِكَ رَوَاهُ أَبُو دَاوُدُ<sup>(٢)</sup> (صحیح)

حضرت معاذ بن جبل رض فرماتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے میرا ہاتھ پکڑ کر فرمایا ”ے معاذ ! اللہ تعالیٰ کی قسم مجھے تم سے بہت محبت ہے۔ اللہ تعالیٰ کی قسم ! مجھے تم سے بہت محبت ہے“ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ”ے معاذ ! میں تجھے تاکید کرتا ہوں کہ کسی (فرض) نماز کے بعد یہ کلمات کہنا نہ چھوڑنا رب اعنی علیٰ ذکر کریں ... ترجیہ ”یا اللہ ! مجھے اپنا ذکر، لفکر اور بہترین عبادت کرنے کی توفیق عطا فرمایا۔“ اسے احمد اور ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

مسنونہ ۴۰  
نفع اور نقصان کا مالک صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

مسنونہ ۴۱  
تقدير کا مالک صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

﴿فَلِمَنْ يُمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعًا بَلْ كَمْ  
اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ حَسِيرًا﴾ (٤٨: ١١)

(اے نبی ﷺ) ان منافقوں سے کوکوں ہے جو تمہارے معاملے میں اللہ تعالیٰ کے نیچے کو روکنے کا کچھ بھی اختیار رکتا ہے اگر وہ تمہیں نقصان پہنچانا جاہے یا نفع پہنچانا جاہے؟ تمہارے اعمال سے اللہ تعالیٰ پوری طرح باخبر ہے۔ (سورہ فتح آیت نمبر ۱۱)

عَنْ أَبِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ كُنْتُ خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ يَوْمًا فَقَالَ يَا غُلَامُ إِنِّي أَعْلَمُكَ لِكَلْمَاتِ احْفَظِ اللَّهَ يَحْفَظُكَ احْفَظِ اللَّهَ تَجْدِدُهُ  
تُجَاهِكَ إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللَّهَ وَإِذَا أَسْتَعْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ وَاعْلَمْ أَنَّ الْأُمَّةَ لَوْ اجْتَمَعَتْ  
عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَ اللَّهُ لَكَ وَإِنْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ  
يَضْرُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضْرُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَ اللَّهُ عَلَيْكَ رُفِعْتُ الْأَقْلَامُ وَجَفَّ  
الصَّحْفُ رَوَاهُ التَّرمِذِيُّ (صَحِيحٌ) (١)

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کہتے ہیں ایک دن میں نبی اکرم ﷺ کے پیچے (سورہ تہار) آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا۔ اے لڑکے میں تجھے چند کلمے سکھانا ہوں (جو یہ ہیں) اللہ تعالیٰ کے احکام کی حفاظت کر اللہ تعالیٰ (دین و دنیا کے فتوں میں) تمہاری حفاظت فرمائے گا، اللہ تعالیٰ کو یاد کرو تو تو اپنے ساتھ پائے گا، جب سوال کرنا ہو تو صرف اللہ تعالیٰ سے سوال کر، جب مدد مانگنا ہو تو صرف اللہ تعالیٰ سے مانگ، اور اچھی طرح جان لے کہ اگر سارے لوگ تجھے نفع پہنچانے کے لئے اکٹھے ہو جائیں تو کچھ بھی نفع نہیں پہنچا سکیں گے سوائے اس کے جو اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے لکھ دیا ہے اور اگر سارے لوگ تجھے نقصان پہنچانا چاہیں تو تجھے کچھ بھی نقصان نہیں پہنچا سکیں گے سوائے اس کے جو اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے لکھ دیا ہے، قلم (تقدیر لکھنے والے) اخہالے گئے ہیں اور صحیح جن میں تقدیر لکھی گئی ہے نہ کہ ہو چکے ہیں۔ اے تندی نے روایت کیا ہے۔

وضاحت تقدیر کی دو قسمیں ہیں پہلی تقدیر بمرم (یعنی فیصلہ کرن) یہ کسی صورت میں نہیں بدلتی، دوسری تقدیر مطلق یہ ہماء کرنے سے بدل جاتی ہے اور اس کے بارے میں بھی اللہ تعالیٰ کے ہاں لکھا جا چکا ہے فلاں شخص کی فلاں تقدیر فلاں ہماء کرنے سے بدل جائے گی، تقدیر مطلق کے بارے میں رسول اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے لا نہرڈ اللقضاء، الا الدعاء، یعنی تقدیر نہیں بدلتی مگر دعاء سے۔

زندگی اور موت صرف اللہ تعالیٰ ہی کے ہاتھ میں ہے۔

﴿هُوَ الَّذِي يُحْيِي وَيُمْتِنِّ فَإِذَا قُضِيَ أَفْرَأَ إِنَّمَا يَقُولُ لَهُ نَحْنُ فَيَكُونُ ﴾ (٦٨:٤٠)

”وَهُوَ اللَّهُ تَعَالَى ہی ہے جو زندہ کرتا ہے اور مارتا ہے اور جب کسی بات کا فیصلہ کر لیتا ہے تو اس نیک حکم دیتا ہے کہ ہو جا اور وہ ہو جاتی ہے“ (سورہ مومن آیت ٦٨)

عَنْ جَابِرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِذَاتِ الرَّقَاعِ فَإِذَا أَتَيْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً ظَلِيلَةً تَرَكَنَاهَا إِلَيْنَا بِالنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَجَاءَ رَجُلٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ رَسِيفُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُعْلَقٌ بِالشَّجَرَةِ فَأَخْتَرَطَهُ فَقَالَ تَحَافَنِي قَالَ لَكَ قَالَ فَمَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّي؟ قَالَ: اللَّهُ رَوَاهُ الْبَحْرَارِيُّ - وَ فِي رِوَايَةِ أَبِي هُنَّـيَّ (١) الْإِسْمَاعِيلِيِّ فِي صَحِيحِهِ قَالَ: مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّي؟ فَقَالَ كُنْ خَيْرًا أَحَدُهُ النَّوْءِيُّ (١)

حضرت جابر بن عبد الله سے روایت ہے کہ غزوہ ذات الرقلع میں ہم رسول اللہ ﷺ کے ساتھ تھے (دوران سن) ایک گھنے سلے والا درخت آیا ہے ہم نے رسول اللہ ﷺ کے (آرام کے لئے) چھوڑ دیا اتنے میں ایک مشرک آدمی آیا اور رسول اللہ ﷺ کی تواریخ، درخت کے ساتھ لکھ رہی تھی، سوت کر بولا ”کیا تم مجھ سے ڈرتے ہو (یا نہیں)؟“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”نہیں“ مشرک کہنے لگا تو تمہیں مجھ سے کون بچائے گا؟“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”اللہ“ اسے خاری نے روایت کیا ہے ”ابو بکر اسماعیل نے اپنی صحیح میں یہ بات بھی روایت کی ہے (کہ جب) مشرک نے کہا ”تمہیں مجھ سے کون بچائے گا تو آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”اللہ“ اس پر تواریخ مشرک کے ہاتھ سے چھوٹ کر نیچے گر پڑی اور رسول اللہ ﷺ نے اٹھا لی پھر آپ ﷺ نے پوچھا ”تجھے مجھ سے کون بچائے گا؟“ مشرک نے کہا ”تم بہتر پکڑنے والے ہووے“ (یعنی مجھ پر رحم کرو اور چھوڑو) اسے نووی نے ذکر کیا ہے۔

### توحید صفات کے بارے میں شرکیہ امور

- امور کائنات اور لفظ کائنات کی تدبیر میں اللہ تعالیٰ کے سوا کسی دوسرے نبی، ولی، نبوت، قطب یا ابدال کو شریک سمجھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر ٣٨)

- زمین و آسمان کے تمام خزانوں میں تصرف کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ کو ہے اس میں کسی نبی، ولی

غوث، قطب يا بدل کو شریک سمجھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۵۹)

۳ - قیامت کے روز کسی کو سفارش کرنے کی اجازت دینے یا نہ دینے، سفارش قبول کرنے یا کرنے، کسی کو ثواب یا عذاب دینے، کسی کو پکڑنے یا چھوڑنے کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ کو ہو کا تعالیٰ کے اس اختیار میں کسی نبی ولی غوث، قطب يا بدل وغیرہ کو شریک سمجھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ مسئلہ نمبر ۵۵)

۴ - غیب کا علم رکھنے والا اور ہر جگہ حاضر و ناظر سمجھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۵۸)

بدل وغیرہ کو عالم الغیب یا حاضر ناظر سمجھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۵۶)

۵ - دلوں کو پھیرنے والا، ہدایت دینے والا، نسلکی کی توفیق دینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے کسی نبی ولی غوث، قطب يا بدل کو اس پر قادر سمجھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۶۲)

۶ - رزق کی شکل یا فراخی، صحت اور بیماری، نفع اور نقصان، زندگی اور موت دینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے کسی نبی ولی غوث، قطب يا بدل کو اس پر قادر سمجھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۶۷)

۷ - اولاد دینے یا نہ دینے والا بیٹھے اور بیٹیاں دینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے کسی نبی ولی غوث، قطب يا بدل وغیرہ کو اس پر قادر سمجھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۶۵)

۸ - دنیا و آخرت کی تمام بھلائیاں صرف اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہیں کسی نبی ولی غوث، قطب يا بدل وغیرہ کو اس میں شریک سمجھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۶۰)

۹ - دلوں میں چھپے راز اور بھید صرف اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے کسی نبی ولی غوث، قطب يا بدل وغیرہ کے بارے میں یہ عقیدہ رکھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر ۵۹)



# تَعْرِيفُ الشَّرْكِ وَأَنْوَاعُهُ

## شرک تعریف اور اس کی اقسام

شرک کی دو قسمیں ہیں (۱) شرک اکبر (۲) شرک اصغر۔

مسئلہ ۷۳

الله تعالیٰ اپنی ذات، عبادات اور صفات میں آکیلا اور بے مثل ہے کسی جاندار یا بے جان، زندہ یا فوت شدہ مخلوق کو اس کی ذات میں یا عبادت میں یا اس کی صفات میں شریک کرنا یا اس کے ہمراستگھنا شرک اکبر کہلاتا ہے۔

مسئلہ ۷۴

شرک اکبر کا مرتكب یہیش ہیش جنم میں رہے گا۔

مسئلہ ۷۵

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ مَاتَ يَجْعَلُ لِلَّهِ نِدًا أَذْخِلَ النَّارَ رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ (۱)

حضرت عبد الله بن مسعود رضي الله عنه سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "جو شخص اس حال میں مرا کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک نہ کرتا تھا وہ آگ میں داخل کیا جائے گا۔" اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

مسئلہ ۷۶

شرک فی الذات، شرک فی العبادات اور شرک فی الصفات کے علاوہ بعض ایسے دیگر امور جن کے لئے احوالت میں شرک کا لفظ استعمال ہوا ہے مثلاً ریا یا غیر اللہ کی قسم کھانا وغیرہ شرک اصغر کہلاتا ہے۔

عَنْ مَحْمُودِ بْنِ لَبِيدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِنَّمَا أَخَافُ مَا أَخَافُكُمُ الشَّرْكُ الْأَصْغَرُ قَالُوا وَمَا الشَّرْكُ الْأَصْغَرُ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ

الرِّيَاءُ رَوَاهُ أَحْمَدُ<sup>(١)</sup>

حضرت محمود بن لبید رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا "تمہارے بارے میں مجھے جن چیزوں کا خوف ہے ان میں سب سے زیادہ ذرا نے والی چیز شرکِ اصغر ہے۔" صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اتفقیں۔ نے عرض کیا "یا رسول اللہ ﷺ! شرکِ اصغر کیا ہے؟" آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا "ریاء۔" اسے احمد نے روایت کیا ہے۔

- شرکِ اصغر کی دیگر مثالیں "شرکِ اصغر" کے باب میں ملاحظہ فرمائیں۔

۲- شرکِ اکبر کا مرتبک دائرہ اسلام سے خارج ہو جاتا ہے اور وہ بیشہ جنم میں رہے گا جبکہ شرکِ اصغر کا مرتبک دائرہ اسلام سے خارج نہیں ہوتا لیکن کبیرہ گناہ کا مرتبک ہوتا ہے جس کی سزا جنم ہے (جب تک اللہ چاہے) یاد رہے شرکِ اصغر سے قبورہ نہ کرنا شرکِ اکبر کا باعث بن سکتا ہے۔

مسنلہ ۷۷ شرکِ خفی سے مراد چھپا ہوا شرک ہے جو انسان کے اندر کی چھپی ہوئی کیفیت کا نام ہے، شرکِ خفی شرکِ اصغر بھی ہو سکتا ہے جیسا کہ ریا کار کا شرک اور شرکِ اکبر بھی ہو سکتا ہے جیسا کہ منافق کا شرک۔

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَنَحْنُ نَنَذَا كَرُّ الْمَسِيحَ الدَّجَّالَ فَقَالَ أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِمَا هُوَ أَخْوَافُ عَلَيْكُمْ عِنْدِي مِنَ الْمَسِيحِ الدَّجَّالِ؟ قَالَ قُلْنَا بَلَى! فَقَالَ الشَّرْكُ الْخَفِيُّ أَذْ يَقُومُ الرَّجُلُ يُصْلِي فَيْرِيزَينَ صَلَاتُهُ لِمَا يَرَى مِنْ نَظَرٍ رَجُلٌ رَوَاهُ إِبْنُ مَاجَةَ<sup>(۲)</sup>

حضرت ابوسعید دیلوٹی کہتے ہیں رسول اکرم ﷺ نے پاس تشریف لائے ہم لوگ آپس میں سچ دجل کا ذکر کر رہے تھے آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا "کیا میں تمہیں ایسی چیز کی خبر نہ دوں جس کا مجھے تمہارے بارے میں سچ دجل سے بھی زیادہ خوف ہے۔" ہم نے عرض کیا "کیوں نہیں یا رسول اللہ ﷺ! ضرور بتائیے" آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا "وہ ہے شرکِ خفی یعنی یہ کہ آدمی نماز پڑھنے کے لئے کھڑا ہو اور جب اسے محسوس ہو کہ کوئی اُسے دیکھ رہا ہے تو اپنی نماز لمبی کر دے۔" اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے۔



۱- مشکوہ، باب الریاء والسمعة فصل الثالث

۲- صحيح من الترمذى للبلانى الجزء الثالث رقم الحديث ۳۴۸۹

# الشّرْكُ فِي ضَوْءِ الْقُرْآنِ

## شرك قرآن مجید کی روشنی میں

شرك سب سے بڑی جمالت ہے۔

مسنونہ ۶۸

شرك تمام نیک اعمال کو ضائع کر دیتا ہے خواہ نبی ہی کیوں نہ

مسنونہ ۶۹

۶۰

فَلَنْ أَفْغِنَرَ اللَّهَ تَأْمُرُونَنِي أَشْدَدُ أَيْهَا الْجَاهِلُونَ ۝ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَىٰ  
الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَيْسَ أَشْرَكْتَ لِيَخْطُنَ عَمْلَكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْعَاسِرِينَ ۝

(۶۴:۳۹)

(لے نبی ﷺ) ان سے کو پھر کیا اے جاہلو ! تم اللہ تعالیٰ کے سوا کسی اور کی بندگی کرنے کے لئے مجھ سے کہتے ہو؟ (حلاائف) تم سے پلے گزرے ہوئے تمام انبیاء کی طرف یہ وہی بیجی جاہچک ہے کہ اگر تم نے شرك کیا تو تمہارا عمل ضائع ہو جائے گا اور تم خسارے میں رہو گے۔

(سورة کمر آیت ۷۵-۷۶)

مسنونہ ۸۰

شرك انسان کو آسمان کی بلندیوں سے زمین کی پستی میں گرا دیتا ہے، جہاں وہ مسلسل مختلف گمراہیوں میں دھستا چلا جاتا ہے حتیٰ کہ ہلاک اور برپا ہو جاتا ہے۔

وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فِي كَائِنَاتِ خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطُفُهُ الطَّيْزُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرَّيْحُ فِي  
مَكَانٍ سَجِيقٍ ۝ (۳۱:۲۲)

”اور جس نے اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرك کیا وہ گوا آسمان سے گر پا اب یا تو اسے پرندے (یعنی شیاطین) اچک لے جائیں گے یا ہوا (خواہشات نفس) اس کو ایسی جگہ لے جا کر پھینک دے گی جہاں اس کے چیزوں کے اڑ جائیں گے۔“ (سورة حج آیت ۳۱)

شرك کو توحید کا ذکر بڑا ناگوار محسوس ہوتا ہے۔

مسنونہ ۸۱

وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَخَدَةُ الْشَّمَائِزْ قَلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْبِيْشِرُونَ ۝ (٤٥:٣٩)

”جب ایک اللہ تعالیٰ کا ذکر کیا جاتا ہے تو آخرت پر ایمان نہ رکھنے والوں کے دل کڑھنے لگتے ہیں اور جب اس کے سوا دوسروں کا ذکر ہوتا ہے تو یا ایک خوشی سے کھل اٹھتے ہیں۔“ (سورہ زمر آیت ۲۵)  
مسنلہ ۸۲ شرک کے معاملے میں والدین یا کسی عالم یا کسی مرشد کی اطاعت کرنا حرام ہے۔

وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالَّذِيْنِ حَسَنَ وَإِنْ جَاهَدُكُمْ لِتُشْرِكُوْنَ بِنِ ما أَنْتُمْ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطْغِيْهُمَا إِلَى مَرْجِعِكُمْ فَأَنْبِئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۝ (٨:٢٩)

”ہم نے انسان کو ہدایت کی ہے کہ وہ والدین کے ساتھ یہک سلوک کرے لیں اگر والدین ذور والیں کہ تو میرے ساتھ کسی (ایسے معبود) کو شرک ٹھرائے ہے (شرک کی حیثیت سے) تو نہیں جانتا تو ان کی اطاعت نہ کر، میری ہی طرف تم سب کو پلٹ کر آتا ہے پھر میں تم کو ہتاں گا کہ تم کیا کرتے رہے ہو۔“ (سورہ عنكبوت آیت ۸)

مسنلہ ۸۳ شرک مرد یا عورت کا توحید پرست عورت یا مرد سے نکاح حرام ہے۔

وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنْ وَلَا مَأْمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِّنْ مُشْرِكَةٍ وَلَا أَغْجَبُكُمْ وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّىٰ يُؤْمِنُوا وَلَعْنَدَ مُؤْمِنٍ خَيْرٌ مِّنْ مُشْرِكٍ وَلَا أَغْجَبُكُمْ ۝ (٢١:٢)

”شرک عورتوں سے نکاح ہرگز نہ کرو جب تک وہ ایمان نہ لے آئیں ایک مومن لوگوں میں شرک آزاد عورت سے بہتر ہے اگرچہ وہ (یعنی شرک عورت) تمہیں پسند ہی ہو اور اپنی عورتوں کے نکاح شرک مردوں سے بھی ہرگز نہ کرو جب تک وہ ایمان نہ لے آئیں، ایک غلام مومن، آزاد شرک سے بہتر ہے خواہ وہ شرک تمہیں کتنا ہی پسند ہو۔“ (سورہ بقرہ آیت ۲۲۱)

مسنلہ ۸۴ حالت شرک میں فوت ہونے والے مشرکوں کے لئے دعا مغفرت کرنا منع ہے۔

مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْكَانُوا أُولَئِيْ قُرْبَىٰ مِنْ بَغْدَادٍ

مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْنَابُ الْجَحِينِ ۝ (١١٣:٩)

”بُنيٰ کو اور ان لوگوں کو جو ایمان لائے ہیں زیاد نہیں ہے کہ مشکوں کے لئے مغفرت کی دعا اکریں چاہے وہ ان کے رشتہ وار ہی کیوں نہ ہوں جب کہ ان پر یہ بات کھل چکی ہے کہ وہ جہنم کے مستحق ہیں“ (سُورَةُ تَوْبَةِ آیَتٍ ١١٣) مشرک پر جنت حرام ہے اور وہ ہمیشہ ہیشہ کے لئے جہنم میں رہے گا۔

وَقَالَ الْمَسِيحُ يَسُنِّي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّيْ وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَا وَرَاهَا النَّاسُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ۝ (٧٢:٥)

”حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے (پانی قوم نے اسرائیل) سے کہا، اے بنی اسرائیل اللہ تعالیٰ کی بنیگی کرو جو میرا بھی رب ہے اور تمرا بھی، جس نے اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک ٹھہرایا اس پر اللہ تعالیٰ نے جنت حرام کر دی اور اس کا نہ کھانا جہنم ہے، اور ایسے خالموں کا کوئی مددگار نہیں۔“ (سورہ نامہ آیت نمبر ۷۲)

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَوْلَئِكَ هُمُ شَرُّ الْبَرِيَّةِ ۝ (٦:٩٨)

”اہل کتاب اور مشرکین میں سے جن لوگوں نے کفر کیا وہ یقیناً جہنم کی آگ میں جائیں گے اور ہمیشہ اس میں رہیں گے ایسے لوگ برتین مخلوق ہیں۔“ (سُورَةُ تَبَيَّنَ آیَتٍ نمبر ۶) حقیقتِ شرک سمجھانے کے لئے قرآن مجید کی چندیں یہی کیمائنِ مثالیں۔

۱- مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ ذُنُونَ اللَّهِ أَوْلَيَّاءَ كَمَثَلِ الْعَنْكَبُوتِ إِنْعَذَتْ يَئِنَّا وَإِنْ أَوْهَنَ الْبَيْوَتِ لَيَئِنَّتِ الْعَنْكَبُوتِ لَوْكَانُوا يَعْلَمُونَ ۝ (٤١:٢٩)

”جن لوگوں نے اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر دوسرے سرست بنا لئے ہیں ان کی مثال مکڑی جیسی ہے جو اپنا ایک گھر بناتی ہے اور سب گھروں سے زیادہ کمزور گھر مکڑی کا ہی ہوتا ہے کاش یہ لوگ اس حقیقت کو جانتے“ (سُورَةُ عَنكِبُوتَ آیَتٍ ۳۱) ۲- يَا أَيُّهَا النَّاسُمِنْ ضَرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُو لَهُ إِنَّ الَّذِينَ تَذَغُّونَ مِنْ ذُنُونَ اللَّهِ لَنْ

يَخْلُقُونَا ذِبَابًا وَلَوْ اجْتَمَعُوا لَهُ وَإِنْ يُسْتَأْنِبُهُمُ الْذِبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَقْدُّهُ مِنْهُ ضَفْفًا  
الْطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ ۝ مَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقًّا قَدْرُهِ إِنَّ اللَّهَ لَقَوْيٌ عَزِيزٌ ۝ (٧٣:٢٢)

[www.kitabosunnat.com](http://www.kitabosunnat.com)

(٧٤)

”اے لوگو! ایک مثل دی جاتی ہے اسے زرا غور سے سنو، اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر جن معبودوں کو تم پکارتے ہو وہ سب مل کر ایک کمپی بھی پیدا نہیں کر سکتے بلکہ کمپی اکران سے کوئی چیز جھین لے جائے تو وہ اسے چھڑا بھی نہیں سکتے، مدد چاہنے والے بھی کمزور اور جن سے مدد چاہی جاتی ہے وہ بھی کمزور، ان لوگوں نے اللہ تعالیٰ کی قدر ہی نہیں پہچانی جیسا کہ اس کے پہچانے کا حق تھا حقیقت یہ ہے کہ قوت اور عزت والا تو اللہ ہی ہے۔“ (سُورہ حج آیت ٢٣-٢٧)

۳- وَالَّذِينَ يَذْغُونَ مِنْ ذُنُبِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُمْ بِشَنْهُنِي إِلَّا كَبَاسِطٍ كَفْيَهُ إِلَى الْمَاءِ  
لِيَنْلُغَ فَاهٌ وَمَا هُوَ بِالْغَهِ وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ۝ (١٤:١٣)

”اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر جنہیں یہ (شہر) لوگ پکارتے ہیں وہ (معبودوں باطل) ان کی دعاوں کا کوئی جواب نہیں دے سکتے انہیں پکارنا تو ایسا ہی ہے جیسے کوئی شخص پانی کی طرف ہاتھ پھیلا کر اس سے درخواست کرے کہ تو میرے منہ تک پہنچ جا، حالانکہ پانی اس تک پہنچے والا نہیں بس اسی طرح کافروں کی دعائیں بیکار جانے والی ہیں۔“ (سُورہ رعد آیت ١٢)

٤- ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلًا فِيهِ شَرٌّ كَاءٌ مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلًا سَلِمًا لَرَجُلٍ هُلِّ  
يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۝ (٢٩:٣٩)

”اللہ تعالیٰ ایک مثل دیتا ہے، ایک غلام تو وہ ہے جس کے مالک ہونے میں بہت سے کچھ خلق آقا شریک ہیں جو اسے اپنی اپنی طرف کھینچتے ہیں اور دوسرا شخص عمل طور پر صرف ایک ہی آقا کا غلام ہے، کیا ان دونوں کا حال یکساں ہو سکتا ہے؟ الحمد للہ (ایسا نہیں) مگر اکثر لوگ نہیں جانتے۔“ (سُورہ زمر آیت ٢٩)

٥- ضَرَبَ لَكُمْ مَثَلًا مِنْ أَنفُسِكُمْ هَلْ لَكُمْ مِنْ مَا ملَكْتُ أَيْمَانُكُمْ مِنْ شَرٌّ كَاءٌ فِي  
مَا رَزَقْنَاكُمْ فَإِنَّمَا فِيهِ سَوَاءٌ تَحَافُلُوهُمْ كَحِينَفَتَكُمْ أَنفُسُكُمْ كَذَلِكَ نَفَصِّلُ الْآيَتِ  
لِقَوْمٍ يَنْقُلُونَ ۝ (٢٨:٣٠)

”اللہ تعالیٰ تمہیں تمہاری ذات سے ہی ایک مثل دیتا ہے کیا تمہارے ان غلاموں میں سے جو

تماری ملکیت میں ہیں کچھ غلام ایسے بھی ہیں جو ہمارے دینے ہوئے مال و دولت میں تمہارے ساتھ برابر کے شریک ہوں اور کیا تم ان سے اس طرح ڈرتے ہو جس طرح آپس میں اپنے ہم رسول سے ڈرتے ہو؟ اس طرح ہم آیت کھول کر پیش کرتے ہیں ان لوگوں کے لئے جو عقل سے کام لیتے ہیں۔ (سورہ نوم آیت ۲۸)

٦- ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا عَنْدَمَا مَمْلُوكًا لَا يَقِيرُ عَلَى شَيْءٍ وَمَنْ رَزَقْنَاهُ مِنْا رِزْقًا حَسَنًا فَهُوَ يُنْفِقُ مِنْهُ سِرًا وَجَهْرًا هَلْ يَسْتَوْنَ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۝ (٧٥: ١٦)

”اللہ تعالیٰ ایک مثال دیتا ہے ایک تو ہے غلام جو دوسرے کا مملوک ہے اور خود کوئی اختیار نہیں رکھتا۔ (بھیے شرکوں کے ٹھہرائے ہوئے شرکاء) دوسرا شخص وہ ہے جسے ہم نے اپنی طرف سے اچھا رزق عطا کیا ہے اور وہ اس میں سے کھکھ لے اور چھپے (اپنی مرضی سے) خرچ کرتا ہے (یعنی پوری طرح بالتفیر ہے جیسے اللہ تعالیٰ ہتاو کیا دونوں برابر ہیں؟ الحمد للہ (ہرگز نہیں) مگر اکثر لوگ نہیں جانتے۔“ (سورہ تحمل آیت ۷۵)

قيامت کے روز اللہ تعالیٰ کی ہارگاہ میں فرشتے انبیاء و رُسل اور اولیاء اور صلحاء ان مُشرکین کے خلاف گواہی دیں گے جو دُنیا میں انہیں اللہ تعالیٰ کا شریک ٹھہراتے رہے ہوں گے۔

قيامت کے روز مُشرکین کے معبدوں ان کے کسی کام نہیں آئیں گے

٨٧

مسنون

(الف) ملائکہ

وَيَوْمَ يَخْشُوْهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَائِكَةَ أَهُوَ لَأَءِيَاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ ۝ قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلَيْسَ مِنْ ذُوْنِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ ۝ (٤٠: ٣٤-٤١)

اور جس دن اللہ تعالیٰ تمام انسانوں کو جمع کرے گا پھر فرشتوں سے پوچھئے کا ”کیا یہ (مشرک) لوگ تمہاری ہی عبادت کیا کرتے تھے؟“ فرشتے جواب دیں گے ”پاک ہے تمہی ذات، ہمارا تعلق تو آپ سے ہے نہ کہ ان لوگوں سے۔ دراصل یہ ہماری نہیں جنوں کی عبادت کرتے تھے۔ ان (مُشرکین) میں سے انہوں نہیں پر ایمان لائے ہوئے تھے۔“ (سورہ سبا آیت ۳۰-۳۱)

### (ب) انبیاء و رسل

يَوْمَ يَجْمِعُ اللَّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أَجِبْتُمْ قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ الْغَيْوبِ ۝

(١٠٩:٥)

جس روز اللہ تعالیٰ سب رسولوں کو جمع کر کے پوچھے گا کہ تمہیں کیا جواب دیا گیا تو وہ عرض کریں گے ”وہمیں کچھ علم نہیں“ غیب کی باتیں تو آپ ہی کے علم میں ہیں۔ ”سورہ المائدہ“ آیت ۱۰۹

وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَعْنِي إِنْ مَرِيتَمْ أَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأَمِّي إِلَهُنِي مِنْ ذُوْنِ اللَّهِ قَالَ سَبِّحْنَاكَ مَا يَكُونُ لِنِي أَنْ أَفْوَلَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِنْ كُنْتَ قَلْتَهُ لَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمْ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ الْغَيْوبِ ۝ مَا قُلْتَ لَهُمْ إِلَّا مَا أَمْرَتَنِي بِهِ أَنْ اعْبُدُهُمْ وَاللَّهُ رَبِّنِي وَرَبِّكُمْ وَكُنْتَ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَادَفَتْ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَ كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبُ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ۝ (١١٦:٥-١١٧:٥)

(قیامت کے دن) جب اللہ تعالیٰ فرمائے گا ”اے عیسیٰ بن مریم! کیا تو نے لوگوں سے کما تھا کہ خدا کے سوا مجھے اور میری مل کو بھی خدا ہیں؟“ تو وہ جواب میں عرض کرے گا کہ ”سبحان اللہ“ میرا یہ کام نہ تھا کہ وہ بات کہتا جس کے کئے کام بھی کوئی حق نہیں تھا، اگر میں نے ایسی بات کی ہوتی تو تجھے ضرور علم ہوتا تو جانتا ہے، جو کچھ میرے دل میں ہے اور میں نہیں جانتا جو تیرے دل میں ہے بے شک تو ساری پوشیدہ باتوں سے واقف ہے۔ میں نے ان سے اس کے سوا کچھ نہیں کہا جس کا تو نے حکم رکھا تھا وہ یہ کہ اللہ تعالیٰ کی بندگی کرو جو میرا رب بھی ہے اور تمہارا رب بھی، میں اس وقت تک ان کا گمراہ تھا جب تک کہ میں ان کے درمیان تھا۔ جب تو نے مجھے واپس بلا لیا تو پھر تو ہی ان پر گمراہ تھا اور تو ساری ہی چیزوں پر گمراہ ہے۔ ”سورہ المائدہ“ آیت ۲۶-۲۷

### (ج) أولیاء و صلحاء

وَيَوْمَ يَخْشِرُهُمْ وَمَا يَعْنِدُونَ مِنْ ذُوْنِ اللَّهِ فَيَقُولُمْ أَنْتُمْ أَضْلَلْتُمْ عِبَادِي هُؤُلَاءِ أَمْ هُمْ ضَلُّوا السَّبِيلَ ۝ قَالُوا سَبِّحْنَاكَ مَا كَانَ يَنْبَغِي لَنَا أَنْ تَسْجُدَ مِنْ ذُوْنِكَ مِنْ أَوْلَيَاءِ وَلَكِنْ مَئْتَعْتَهُمْ وَأَبْيَاءَهُمْ حَتَّىٰ نَسْوَالَ الذِّكْرَ وَكَانُوا قَوْمًا بُوزَراً ۝ (١٨:٢٥-١٧:٢٥)

اور جس روز اللہ تعالیٰ ان (مشرکوں) کو بھی اکٹا کر لائے گا اور ان کے ان معبدوں کو بھی بلائے گے جنہیں آج یہ اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر پوچ رہے ہیں پھر وہ ان (معبدوں) سے پوچھے گا ”کیا تم نے میرے ان

ووں کو گمراہ کیا تھا یا یہ خود را راست سے بھلک گئے تھے؟ وہ عرض کریں گے ”پاک ہے تمی ذات مری تو یہ محل نہ تھی کہ تمیرے سوا کسی دوسرے کو اپنا مولیٰ بناتے، مگر تو نے ان کو ان کے باپ دادا کو بب سلان زندگی دیا تھی کہ یہ (تیرے) ارشادات کو بھول گئے اور شامت زدہ ہو کر رہے۔“ (سُورہ فرقان آیت ۱۷-۱۸)

يَوْمَ أَخْشِرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُونَ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوكُمْ أَنْتُمْ وَشَرَكَاوُكُمْ فَرِيقُنَا بِنَهْنَمْ وَقَالَ شَرَكَاوُهُمْ مَا كَنَّنَا فَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا بِنَتْنَا وَبِنَنْكُمْ نَنْ كُنَا عَنْ عَبَدِ إِذِنِكُمْ لَغُلَمِينَ ۝ (٢٨: ١٠) (٢٩-٢٩)

اور جس روز ہم ان سب (یعنی شریک ٹھہرائے گئے اور شریک ٹھہرانے والے لوگوں) کو ایک مہاتھ اکٹا کریں گے تو ان لوگوں سے جنہوں نے شرک کیا ہے کیسی گے کہ ٹھہر جاؤ تم بھی اور تمہارے ٹھہرائے ہوئے شریک بھی، پھر ہم ان کے درمیان سے اجنبیت کا پردہ ہٹا دیں گے (یعنی وہ شرک اور ان کے ٹھہرائے ہوئے شریک ایک دوسرے کو پہچان لیں گے) تب ان کے ٹھہرائے ہوئے شریک کیسی گے ”تم ہماری عبادت تو نہیں کرتے تھے (اور اس بات پر) ہمارے اور تمہارے درمیان اللہ تعالیٰ کی گواہی کافی ہے کہ (اگر تم ہماری عبادت کرتے بھی تھے تو) ہم تمہاری اس عبادت سے بالکل بے خبر تھے۔“ (سُورہ یونس آیت ۲۸-۲۹)

قيامت کے روز مشرکوں اور شرکاء کی حالتِ زار پر قرآن مجید  
کا ایک طنزیہ تصریح!

ستبلہ ۸۹

أَخْشِرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَاجُهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ ۝ مِنْ ذُونِ اللَّهِ فَأَهْذِرُهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْجَنَّمِ ۝ وَقُنُوفُهُمْ إِنْهُمْ مَسْتَوْلُونَ ۝ مَالُكُمْ لَا تَنَاصِرُونَ ۝ بَلْ هُمْ أُلْيَامُ فَسْتَسْأَلُونَ ۝ (٣٧: ٢٢-٢٦)

”(قيامت کے روز حکم ہو گا) گھیر لاؤ ان سب خالموں کو، ان کے ساتھیوں کو اور ان معبدوں کو جنم کی پہ بندگی کیا کرتے تھے اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر، پھر ان سب کو جنتم کا راستہ دکھلو اور (ہاں) ذرا انہیں ٹھہراؤ ان سے کچھ پوچھتا ہے ”کیا ہو گیا تمیں تم ایک دوسرے کی مدد کیوں نہیں کر رہے؟“ اے آج تو یہ سب بروکھی فرمائی رار بنے ہوئے ہیں؟ (یعنی ہربات پر بلاچون و چرا عمل کر رہے ہیں) (سُورہ الصافات آیت ۲۲ تا ۳۷)

قيامت کے روز مشرک عذاب دیکھ کر شرک سے انکار اور

ستبلہ ۹۰

توحید کا اقرار کرے گا لیکن اس وقت توحید کا اقرار اسے کوئی فائدہ نہیں  
دے گا۔

فَلَمَّا رَأَوْ بَأْسَنَا قَالُوا آمَنَّا بِاللَّهِ وَ كَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ ۝ فَلَمْ يَكُنْ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأَوْ بَأْسَنَا سُنْتَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ وَ خَسِرَ هُنَالِكَ الْكَافِرُونَ ۝ (٨٥-٨٤: ٤٠)

جب انہوں نے ہمارا عذاب دیکھ لیا تو پکار اٹھے کہ ہم نے مان لیا اللہ وحدۃ لا شریک له کو، اور ہم الکار کرتے ہیں ان سب معبدوں کا جنہیں ہم اس کا شریک ٹھہراتے تھے، مگر ہمارا عذاب دیکھ لینے کے بعد ان کا ایمان ان کے لئے کچھ بھی نفع بخش نہ ہو سکتا تھا کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کا قانون ہے جو یہی شے اس کے بندوں میں چلا آ رہا ہے، چنانچہ اس وقت کافروں کو خسارے میں پڑ جائیں گے۔” (سورہ مومن آیت ٨٣ تا ٨٥)

### مشرکوں کے لئے قرآن مجید کی دعوت فکر!

مسنون ۹

۱- قُلْ مَنْ يَنْعِمُّكُمْ مَنْ ظَلَمَاتِ النَّبِرُ وَ الْبَخْرُ لَذْغَوْنَهُ تَضَرُّعًا وَ حُقْيَةً لَنْنَ أَنْجَانَ مِنْ هَلْدِهِ لِنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ ۝ قُلِ اللَّهُ يَنْجِيْكُمْ مِنْهَا وَ مِنْ كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنْتُمْ تُشَرِّكُونَ ۝ (٦٣: ٦-٦٤)

”لے نہیں! ان سے پوچھو، صحراء اور سمندر کی تاریکیوں میں کون تمہیں خطرات سے بچاتا ہے؟ کون ہے جس سے تم مصیبت کے وقت گزگردان گزار کر اور چکے چکے دعائیں مانتے ہو؟ کس سے کہتے ہو کہ اگر اس بلاسے اس نے ہمیں بچایا تو ہم ضرور ٹھکر گزار ہوں گے؟ کوئی اللہ تعالیٰ تمہیں اس سے اور ہر تکلیف سے نجات دیتا ہے پھر تم دوسروں کو اس کا شریک ٹھہراتے ہو۔“ (سورہ العام آیت ٣٣-٣٤)

۲- قُلْ لَمَنِ الْأَرْضُ وَ مَنْ فِيهَا إِنْ كَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۝ سَبَقُولُونَ اللَّهُ قُلْ أَفَلَا تَدَكُرُونَ ۝ قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ۝ سَبَقُولُونَ اللَّهُ قُلْ أَلَّا تَتَقَوَّنَ ۝ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلْكُونَ كُلُّ شَيْءٍ وَ هُوَ يَجْزِي وَ لَا يُجَازِ عَلَيْهِ إِنْ كَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۝ سَبَقُولُونَ اللَّهُ قُلْ فَإِنَّى تُسْحَرُونَ ۝ (٢٣: ٨٤-٨٩)

”مشرکوں سے کہو یہا، اگر تم جانتے ہو کہ یہ زمین اور جو کچھ اس میں ہے وہ سب کس کی ملکیت ہے؟ یہ ضرور کہیں گے اللہ تعالیٰ کی، کوئی پھر تم ہوش میں کیوں نہیں آتے، ان سے پوچھو ساتوں آسمان

اور عرش عظیم کا مالک کون ہے؟ یہ ضرور کہیں گے اللہ، کو تم ذرتے کیوں نہیں؟ ان سے کوئی پتاؤ اگر تم جانتے ہو کہ ہر چیز پر اقتدار کس کا ہے اور کون ہے جو پناہ دتا ہے اور اس کے مقابلے میں کوئی پناہ نہیں دے سکتا؟ یہ ضرور کہیں گے اللہ، کو پھر کمال سے تم کو وہو کہ گلتا ہے۔؟" (سورہ المؤمنون آیت

(۸۹-۸۳)

۳- أَمْ اتَّخَلُّدُوا إِلَهَةً مِنَ الْأَرْضِ هُنْ يُنَشِّرُونَ ۝ لَوْ كَانَ فِيهِمَا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ  
لَفَسَلَّتَا فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصْفُونَ ۝ (۲۱:۲۲-۲۱)

"کیا ان لوگوں کے ہنائے ہوئے ارضی معیود ایسے ہیں کہ (بے جان میں جان ڈال کر) اٹھا کھڑا کرتے ہوں؟ اگر آسمان و زمین میں ایک اللہ تعالیٰ کے سوا وسرے معیود بھی ہوتے تو (زمین و آسمان) دو نوں کا نظام گز جاتا، پس عرش کا مالک اللہ پاک ہے ان ہاتوں سے جو یہ لوگ ہمارے ہیں۔" (سورہ انبیاء آیت ۲۱-۲۲)

۴- أَمَنَ جَعْلَ الْأَرْضَ قَرَارًا وَ جَعَلَ خِلَلَهَا أَنْهِرًا وَ جَعَلَ لَهَا رَوَاسِيًّا وَ جَعَلَ نَيْنَ  
الْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا إِلَهٌ مَعَ اللَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۝ (۶۱:۲۷)

"وہ کون ہے جس نے زمین کو جائے قرار بھایا اور اس کے اندر وریا روں کے لوار اس میں (پیاروں کی) سیخیں گاڑ دیں اور پانی کے دو ذخیروں کے درمیان پردے حائل کر دیئے؟ کیا اللہ کے ساتھ کوئی اور اللہ بھی (ان کاموں میں شرک) ہے؟ "نہیں" بلکہ ان میں اکثر لوگ ندان ہیں۔" (سورہ نمل آیت ۶۶)



# الشّرُكُ فِي ضَوْءِ السُّنَّةِ

## شَرْكُ سُنْتٍ كَرْوَشَنِي مِنْ

كبیرہ گناہوں میں سب سے بڑا گناہ شرک ہے۔

مسنونہ ۴۲

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ سَأَلَتْ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَيُّ الذَّنْبِ أَغْظَمُ عِنْدَ اللَّهِ؟ قَالَ: أَنْ تَجْعَلَ لِلَّهِ بَنِيًّا وَهُوَ خَلْقُكَ قَالَ قُلْتُ لَهُ إِنَّ ذَلِكَ لَعْظِيمٌ قَالَ قُلْتُ ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: ثُمَّ أَنْ تَقْتَلَ وَلَذِكَ مَخَافَةٌ أَنْ يَطْعَمَ مَعْكَ قَالَ قُلْتُ ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: ثُمَّ أَنْ تُرَايِي خَلِيلَةً جَارِيًّا رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>(۱)</sup>

حضرت عبد الله (بن مسعود) رضي الله عنه سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے پوچھا "الله تعالیٰ کے نزدیک کونسا گناہ سب سے بڑا ہے؟" آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا یہ کہ "تو اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کرے حالانکہ اس نے تجھے پیدا کیا ہے۔" حضرت عبد الله ﷺ نے کہتے ہیں میں نے عرض کیا "ہاں واقعی یہ تو بت بڑا گناہ ہے۔" پھر میں نے عرض کیا "شرک کے بعد کونسا گناہ بڑا ہے؟" آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا "پھر یہ کہ تو اپنی اولاد کو اس ڈر سے قتل کرے کہ وہ تیرے ساتھ کھانا کھائے گی۔" پھر میں نے عرض کیا "اس کے بعد؟" آپ نے ارشاد فرمایا یہ کہ تو ہمسایہ کی بیوی سے زنا کرے۔" اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

شرک سب سے بڑا ظلم ہے۔

مسنونہ ۴۳

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ لَمَّا نَزَّلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ (الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ) شَقَّ ذَلِكَ عَلَى أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَقَالُوا أَيْسَاً لَمْ يَلْبِسْ إِيمَانَهُ بِظُلْمٍ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إِنَّهُ لَيْسَ بِذَلِكَ أَلَا تَسْمَعُ إِلَى قَوْلِ لَقَمَانَ لِابْنِهِ (إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ) رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ<sup>(۲)</sup>

حضرت عبد الله بن مسعود رضي الله عنه كتبته هيں جب (سورة العنكبوت) آئیت "الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُلْبِسُوا... (يعني) وَهُوَ لَوْكٌ جُو ایمان لائے اور اپنے ایمان کے ساتھ ظلم کو ملوث نہیں کیا) نازل ہوئی تو صحابة کرام رضی الله عنہم اجمعین پر بہت گران مگزین انسوں نے کہا "هم میں سے کون ایسا ہے جس نے ایمان لائے کے بعد کوئی ظلم (کنہ) نہ کیا ہو؟" (رسول اکرم ﷺ کو معلوم ہوا تو) آپ ﷺ نے فرمایا "اس آئیت میں ظلم سے مراد عام کنہ نہیں بلکہ شرک ہے) کیا تم نے (قرآن مجید میں) لفظن کا قول نہیں سناؤ انسوں نے اپنے بیٹے سے کہا تھا کہ "شرک سب سے بڑا ظلم ہے"۔ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسنونہ ۹۴** شرک اللہ تعالیٰ کو سب سے زیادہ تکلیف دینے والا گناہ ہے۔

عَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا أَحَدٌ أَصْبَرَ عَلَى أَذى سَمْعَةِ مِنَ اللَّهِ يَدْعُونَ لَهُ الْوَلَدَ ثُمَّ يَعْفَفُونَ عَنْهُمْ وَيَرْزُقُهُمْ رَوَاهُ

البخاری<sup>(۱)</sup>

حضرت موسیٰ اشعریٰ رضی الله عنہ کتبہ ہیں نبی اکرم ﷺ نے فرمایا "تکلیف وہ بلت سن کر اللہ تعالیٰ سے زیادہ مبرکرنے والا کوئی نہیں۔ شرک کتبہ ہیں اللہ تعالیٰ کی اولاد ہے پھر بھی اللہ تعالیٰ انہیں عافیت میں رکھتا ہے اور روزی دیتا ہے۔" اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسنونہ ۹۵** شرک کرنے والا اللہ تعالیٰ کو گھلی دیتا ہے۔  
وضاحت حدیث مسلم نہرہ کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**مسنونہ ۹۶** قیامت کے روز اللہ تعالیٰ شرک کو اس کے نیک اعمال کا بدلہ دینے سے انکار کرو گے۔

عَنْ مَحْمُودِ بْنِ لَبِيدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِنَّ أَخْوَافَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشَّرْكُ الْأَصْغَرُ قَالُوا وَمَا الشَّرْكُ الْأَصْغَرُ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: الرَّبِيعَ يَقُولُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِذَا جُزِيَ النَّاسُ بِأَعْمَالِهِمْ اذْهَبُوا إِلَى الَّذِينَ كُنْتُمْ تُرَاءُونَ فِي الدُّنْيَا فَانظُرُوا هَلْ تَجِدُونَ عِنْدَهُمْ جَزَاءً؟ رَوَاهُ أَحْمَدُ<sup>(۲)</sup>

حضرت محمود بن لبید رضی الله عنہ کتبہ ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "تمارے پارے میں مجھے جس حیر کا

سب سے زیادہ ذر ہے وہ شرک افسوس ہے" صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے عرض کیا "یا رسول اللہ ﷺ!

شرک افسوس کیا ہے؟" آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا "رباء" قیامت کے روز جب لوگوں کو ان کے اعمال کا بدله دیا جائے ہو گا تو اللہ تعالیٰ (ربا میں جلا) لوگوں سے کے گا "جلو ان لوگوں کے پاس جن کو دکھانے کے لئے تم نیک عمل کیا کرتے تھے اور پھر دیکھو ان سے تم کیا جزاۓ پاتے ہو؟" اسے احمد نے روایت کیا ہے۔

٩٧ مسئلہ شرک انسان کو ہلاک کرنے والا گناہ ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: اجتَبِبُوا السَّبْعَ الْمُؤْبَقَاتِ قِيلَ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: الشَّرْكُ بِاللَّهِ وَالسُّخْرُ وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَكْلُ مَالِ أُتْيَيْمِ وَأَكْلُ الرِّبَا وَالْتَّوْلِي يَوْمَ الزُّخْفِ وَقَدْفُ الْمُخْصِنَاتِ الْغَافِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>(١)</sup>.

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا "ہلاک کرنے والے سات گناہوں سے بچو۔" صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین۔ نے عرض کیا "یا رسول اللہ ﷺ!" (رسالت گناہ) کون سے ہیں؟" آپ ﷺ نے فرمایا "(۱) اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کرنا (۲) جاودہ (۳) ناقہ کی جان کو قتل کرنا ہے اللہ تعالیٰ نے حرام نھیں کرایا ہے (۴) تیم کامل کھانا (۵) سود کھانا (۶) میدان جنگ سے بھاگنا اور (۷) بھوپی بھلی مومن عورتوں پر شہادت لگانا۔" اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

٩٨ مسئلہ رسول ﷺ نے مشرکوں کے لئے بدوعاء فرمائی۔

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ اسْتَقْبَلَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْبَيْتَ فَدَعَ عَلَى سَيْنَةَ نَفَرٍ مِنْ قُرَيْشٍ فِيهِمْ أَبُو جَهَلٍ وَمَأْيَةً بْنَ خَلْفٍ وَعَتْبَةَ بْنُ رَبِيعَةَ وَشَيْبَةَ بْنُ رَبِيعَةَ وَعَقْبَةَ بْنَ أَبِي مُعْيَطٍ فَأَقْسِمُ بِاللَّهِ لَقَدْ رَأَيْتُهُمْ صَرَعَى عَلَى بَذْرٍ قَدْ غَيَّرْتُهُمُ الشَّمْسَ وَكَانَ يَوْمًا حَارًا رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>(۲)</sup>.

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ شریف کی طرف منہ کیا اور قریش کے چھ آدمیوں کے لئے بدوعاء فرمائی، جن میں ابو جہل، امیہ بن خلف، عتبہ بن ربیعہ، شیبہ بن ربیعہ اور عقبہ بن ابی معیط شامل تھے، (عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کرتے ہیں) میں اللہ کی قسم کھا کر کھتا ہوں کہ میں نے ان لوگوں کو بدر کے میدان میں اس حل میں دیکھا کہ دھوپ سے ان کے جسم

٢- کتاب الجہاد والسیر ما بنی النبی ﷺ من اذى المشركين

١- کتاب الاعان باب الکبار و اکبرها

ڑئے ہوئے تھے کیونکہ وہ بہت گرم دن تھا۔ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔  
 مشرک کو ایصالِ ثواب کا کوئی عمل فائدہ نہیں پہنچاتا۔  
 ۹۹  
 مسنونہ  
 وضاحت حدیث کے باب میں مسئلہ نمبر ۱۸ کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

### شرک کرنے والا قطعی جنتی ہے۔

مسنونہ

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنْ مَاتَ يَحْفَلُ لِلَّهِ بِنِدَايَةِ دُخُولِ النَّارِ رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ<sup>(۱)</sup>

حضرت عبد اللہ بن سعید رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "جو شخص اس حال میں میرے کے سامنے کے سوا کسی دوسرا کو شریک بناتا تھا وہ آگ میں داخل ہو گا"۔ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

کسی نبی یا ولی کے ساتھ قریبی تعلق بھی مُشرک کو جہنم کے عذاب سے نہیں بچا سکے گا۔

مسنونہ

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ يَلْقَى إِبْرَاهِيمَ أَبَاهَا آزَرَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَعَلَى وَجْهِهِ آزَرَ قَفْرَةٌ وَغَزْرَةٌ فَيَقُولُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ أَلَمْ أَفْلَنْ لَكَ لَمَّا تَغْصَنِي فَيَقُولُ أَبُوهُ فَانِيُّومُ لَأَغْصِبِكَ فَيَقُولُ إِبْرَاهِيمُ يَا رَبَّ إِنِّي وَعَذَّبْتِي أَنْ لَأَ تَخْرِيَنِي يَوْمَ يُبَعَثُونَ فَأَيُّ خِزْنِي أَخْزِرَ مِنْ أَبِي الْأَبْعَدِ؟ فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى إِنِّي حَرَفْتُ الْجَهَنَّمَ عَلَى الْكَافِرِينَ ثُمَّ يُقَالُ يَا إِبْرَاهِيمَ مَا تَحْتَ رِجْلِنِكَ فَيُنْظَرُ فَإِذَا هُوَ بِدِينِهِ مُلْتَطِّيخٌ فَيُؤْخَذُ بِقَوَاعِدِهِ فَيُلْقَى فِي النَّارِ رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ<sup>(۲)</sup>

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے بھی اکرم ﷺ نے فرمایا "کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام قیامت کے دن اپنے باپ آزر کو اس حال میں ویکھیں گے کہ اس کے منہ پر سیاہی اور گرد و غبار جما ہو گا پہنچو حضرت ابراہیم علیہ السلام کسی کے "میں نے دنیا میں تمہیں کہا نہیں تھا کہ میری نافرمانی نہ کرو"؟ آزر کے کا "اچھا، آج میں تمہاری نافرمانی نہیں کروں گا"۔ "حضرت ابراہیم علیہ السلام (اپنے رب سے درخواست کریں گے) "اے میرے رب! تو نے مجھ سے وعدہ کیا تھا کہ مجھے قیامت کے روز رسوائیں

۱- کتاب الایمان و السنور باب إذا قال و الله لا يكلم ال يوم  
 ۲- کتاب بدء الخلق باب قول الله تعالى و انقلدوا الله ابراہیم خلیلا

کرے گا لیکن اس سے زیادہ رسولی اور کیا ہو گی کہ میرا بپ تیری رحمت سے محروم ہے ”اللہ تعالیٰ ارس فرمائے گا“ میں نے جنت کافروں پر حرام کر دی ہے پھر اللہ تعالیٰ فرمائے گا ”اے ابراہیم! تمہارے دش پاؤں کے پیچے کیا ہے؟“ حضرت ابراہیم علیہ السلام ویکھیں گے کہ غلافت میں اُت پت ایک بخوبی ہے جسے (فرمیتے) پاؤں سے پکوئی کر جنم میں ڈال دیں گے۔ اے بخاری نے روایت کیا ہے۔

وضاحت دوسری حدیث مسلم نمبر ۱۶ کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**مسنونہ ۱۶۲** **ما** قیامت کے روز مُشرک روئے زمین کی ساری دولت دے کر جنم سے نکلا چاہے گا لیکن ایسا ممکن نہ ہو گا۔

عَنْ أَنَسَّ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى لِأَهْوَانِ أَهْلِ النَّارِ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَوْ أَنَّ لَكَ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَيْءٍ أَكْتَتَ تَفَتَّدِي بِهِ؟ فَيَقُولُ نَعَمْ فَيَقُولُ أَرَدْتُ مِنْكَ أَهْوَانَ مِنْ هَذَا وَأَنْتَ فِي صُلْبِ آدَمَ أَنْ لَأَ تُشْرِكَ بِي شَيْئًا فَأَتَيْتُ إِلَّا أَنْ تُشْرِكَ بِي رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ<sup>(۱)</sup>

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا ”قیامت کے روز“ (حضرت کے روز) اللہ تعالیٰ اس دو زندگی سے فرمائے گا جسے سب سے بلکہ عذاب دیا جائیا ہو گا کہ اگر تیرے پار یا طاس وقت روئے زمین کی ساری دولت موجود ہو تو کیا تو اپنے آپ کو آزاد کرنے کے لئے دے گا؟“ وہ کہے گا ”ہی ضرور دے دوں گا“ اللہ تعالیٰ ارشاد فرمائے گا ”دنیا میں میں نے تجھ سے اس کی نسبت بہت ہی آسان بات کا مطالبہ کیا تھا، وہ یہ کہ میرے ساتھ کسی کو شریک نہ ٹھہرا، لیکن تو نے میری یہ بات نہ ملنی اور میرے ساتھ شرک کیا۔“ اے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسنونہ ۱۶۳** مُشرک سے دینی امور کو متاثر کرنے والے تعلقات رکھنے منع ہیں۔

عَنْ جَرِيرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ أَتَيْتُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ يَبَايِعُ فَقْلُتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَبْسُطْ يَدَكَ حَتَّى أَبَايِعَكَ وَأَشْرِطْ عَلَيَّ فَأَنْتَ أَغْلَمُ قَالَ أَبَايِعُكَ عَلَى أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ وَتُقْيِيمَ الصَّلَاةَ وَتُؤْتِيَ الزَّكَاةَ وَتَنْاصِحَ الْمُسْلِمِينَ وَلَا تَنْتَارِقَ الْمُشْرِكِينَ رَوَاهُ النَّسَائِيُّ<sup>(۲)</sup> (صَحِيحٌ)

حضرت جریر رض کہتے ہیں کہ میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسَّلَمَ کی خدمت میں حاضر ہوا ہو آپ (لوگوں سے) بیعت لے رہے تھے میں نے عرض کیا "یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسَّلَمَ! اپنا ہاتھ آگے پہنچائیے تاکہ میں آپ کی بیعت کروں اور (بل) مجھے شرائط پڑا دیجئے (کیونکہ) آپ مجھ سے زیارت جانتے ہیں" آپ صلی اللہ علیہ وسَّلَمَ نے ارشاد فرمایا "میں تھوڑے سے ان شرائط پر بیعت لوں گا (۱) تو اللہ تعالیٰ کی بندگی کرے (۲) نماز قائم کرے (۳) زکوٰۃ ادا کرے (۴) مسلمانوں کی خیر خواہی کرے اور (۵) مشرک سے الگ رہے۔" اسے نائل نے روایت کیا

۱۵۲

ایسی جگہ جہاں شرک کیا جاتا تھا، یا کیا جاتا ہو، وہاں جائز عبادت کرنا بھی منع ہے۔

عَنْ ثَابِتِ بْنِ الصَّحَّافِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ نَذَرَ رَجُلٌ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يَنْحَرِ إِلَيْهَا بُوَانَةً فَأَتَى النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ إِنِّي نَذَرْتُ أَنْ أَنْحَرَ إِلَيْهَا بُوَانَةً فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: هَلْ كَانَ فِيهَا وَثَنَّ مِنْ أُونَانَ الْجَاهِلِيَّةِ يُعْبَدُ؟ قَالُوا لَا قَالَ: هَلْ كَانَ فِيهَا عِيدٌ مِنْ أَعْيَادِهِمْ؟ قَالُوا لَا قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَوْفِ بِنَذْرِكَ فَإِنَّهُ لَا وَفَاءَ لِنَذْرٍ فِي مَغْصِبَةِ اللَّهِ وَلَا فِيمَا لَا يَمْلِكُ ابْنُ آدَمَ رَوَاهُ أَبُو دَاؤُدَ (۱)

حضرت ثابت بن خحاک رض سے روایت ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسَّلَمَ کے زمانے میں بوانہ نای جگہ پر اونٹ ذبح کرنے کی نذر ملنی وہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسَّلَمَ کی خدمت میں حاضر ہوا (اور عرض کیا) میں نے بوانہ پر اونٹ ذبح کرنے کی نذر ملنی ہے (اپنی نذر پوری کروں یا نہ کروں؟) آپ نے وہیافت فرمایا "کیا وہی زمانہ جاہلیت میں کوئی بُت تھا جس کی پوجا کی جاتی رہی ہو؟" صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے عرض کیا "نہیں" تب آپ نے پوچھا "کیا وہی مشرکین کا کوئی میلہ گلتا تھا؟" صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین نے عرض کیا "نہیں" تب آپ نے ارشاد فرمایا "اپنی نذر پوری کرو اور یاد رکھو اللہ تعالیٰ کی نافرمانی والی نذر پوری کرنا جائز نہیں نہ ہی وہ نذر جو انسان کے بس میں نہ ہو۔" اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔



# الشّرْكُ الْأَصْغَرُ

## شرك اصغر کے مسائل

نظر بد یا بیماری سے محفوظ رہنے کے لئے چلا، منکا، کڑا، زنجیر،  
حلقہ یا تعویذ پہنانا شرک ہے۔<sup>(۱)</sup>

مسئلہ ۱۰۵

نظر بد یا حادثات سے بچنے کے لئے کار، مکان، یا دوکان وغیرہ پر  
گھوڑے کی نعل لٹکانا یا مٹی کی کلی ہٹنیا لٹکانا شرک ہے۔  
نو زائدہ بچے کو نظر بد سے بچانے کے لئے گھر کے دروازے پر  
کسی تخصوص درخت کی شنیاں لٹکانا شرک ہے۔

مسئلہ ۱۰۶

حدادت سے محفوظ رہنے کے لئے بازو پر "لام ضامن" باندھنا  
شرک ہے۔

مسئلہ ۱۰۷

عَنْ عَفْعَةَ بْنِ عَامِرٍ الْجَهْنَمِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَقْبَلَ إِلَيْهِ رَهْفَطْ فَبَيَّنَ تِسْعَةَ وَأَنْسَكَ عَنْ وَاحِدٍ فَقَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ بَأَيْمَنَتْ تِسْعَةَ وَتَرَكْتَ هَذَا؟ قَالَ: إِنَّ عَلَيْهِ تَعْيِمَةً فَأَذْخَلَ يَدَهُ فَقَطَعَهَا فَبَيَّنَهُ وَقَالَ مَنْ عَلَقَ تَعْيِمَةً فَقَدْ أَشْرَكَ رَوَاهُ أَخْمَدُ<sup>(۲)</sup>

حضرت عقبہ بن عامر جنی ہٹلو سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں ایک جماعت (اسلام لانے کے لئے) حاضر ہوئی نبی اکرم ﷺ نے تو آدمیوں سے بیعت لی اور دسویں آدمی کی بیعت لینے سے باقاعدہ رُوك لیا انہوں نے عرض کیا "یا رسول اللہ ﷺ" آپ نے تو آدمیوں کی بیعت لی ہے اور اس آدمی کی بیعت نہیں لی؟" آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا "اس نے تمہارے (تعویذ و عاکایا منکار وغیرہ) باندھا ہوا ہے" چنانچہ آپ ﷺ نے اپنا باقاعدہ آگے بڑھا کر اسے کٹ دیا اور اسکے بعد اس سے بیعت لے لی پھر ارشاد فرمایا "جس نے تمہارے لٹکایا اس نے شرک کیا۔" اسے احمد نے روایت کیا ہے۔

۱۔ بعض علماء کے نزدیک قرآنی آیات یا مسنون دعائیں پر مشتمل تجویز استعمال کرنا جائز ہے۔

۲۔ سلسلہ آحادیث الصحيحۃ للابنی رالمحدث ۴۹۲

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ يَسْمَعُتُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ  
الرُّقَى وَالثَّمَائِمَ وَالْمُوْلَةَ شِرْكٌ رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ (۱)

حضرت عبد الله (بن مسعود) کہتے ہیں میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا کہ "دم  
تویز اور ٹونے شرک ہیں"۔ اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

نَبَّأَ أَبِي بَشِيرِ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ كَانَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
بَعْضَ أَسْفَارِهِ قَالَ فَأَرْسَلَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَسُولًا قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ  
بَكْرٍ حَسِبْتُ أَنَّهُ قَالَ وَالنَّاسُ فِي مَبْيَتِهِمْ لَا يَقِينُ فِي رَقَبَةِ بَعِيرٍ قَلَادَةٌ مِنْ وَتَرٍ أَوْ  
أَدَةٌ إِلَّا قُطِعَتْ قَالَ مَالِكٌ أَرَى ذَلِكَ مِنَ الْعَيْنِ رَوَاهُ مُسْلِمٌ (۲)

حضرت ابو بشیر النصاری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ وہ ایک سفر میں رسول اللہ ﷺ کے ساتھ تھے  
پھر انہیں نے ایک پیغام رسال بھیجا۔ عبد اللہ بن الی بکر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں میں سمجھتا ہوں اس وقت لوگ  
ہی اپنی خواب گاہوں میں ہوں گے۔ اور حکم دیا کہ کسی اونٹ کے گلے میں (دم کیا ہوا) تنہ  
جھالا گے (کاظراہ یا کوئی طوق نہ رہنے دیا جائے بلکہ اسے کٹ دیا جائے، امام مالک محدث کہتے ہیں میرا  
یاں ہیں (شرک لوگ یہ طوق اونٹ کو) نظر بد سے پچانے کے لئے استعمال کرتے تھے۔ اسے مسلم  
نے روایت کیا ہے۔

بِدْعَكُونِ لِيَنَا شُرُكٌ هُنَّ

عَنْ فُضَّالَةَ أَبْنِ عَيْنِيِّ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ صَاحِبُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
سَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ مَنْ رَدَتْهُ الطِّيْرَةُ فَقَدْ قَارَفَ الشُّرُكَ رَوَاهُ أَبْنِ وَهَبِّ فِي الْجَامِعِ (۳)

حضرت فضالہ بن عبید النصاری رضی اللہ عنہ سعیانی رسول ﷺ کہتے ہیں "جس شخص کو بدھکونی نے کام  
کرنے سے روک دیا وہ شرک کا مرکب ہوا"۔ اسے ابین وہب نے روایت کیا ہے۔

غیر اللہ (مشلا والدین، بیوی، اولاد یا قرآن یا کعبہ وغیرہ) کی قسم  
کھانا شرک ہے۔

عَنْ أَبْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَنْ

**حَلَفَ بِغُنَّ اللَّهِ فَقَدْ كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ** (١)

حضرت عمر بن عزر رضي الله عنہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "جس نے تعلیٰ کے سوا کسی دوسرے کی قسم کھلائیں اس نے کفر کیلیا فرمایا شرک کیا۔" اسے تنذی نے روایت کر ہے۔

عَنْ أَنَّبِيَّ هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ فَالَّذِي كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ حَلْفٍ مِنْكُمْ فَقَالَ فِي حَلْفِهِ بِاللَّاتِ فَلَيُقْلِنَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَمَنْ قَالَ لِصَاحِبِهِ تَعَالَى أَفَأْمِرْتُكُمْ فَلَيَتَصَدَّقَ رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٢)

حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”تم میں سے جو شخص (غیر اللہ کی) قسم کھائے اور اپنی قسم میں یوں کئے ”لات کی قسم“ اسے لا الہ الا اللہ کمنا چاہیے (یعنی اپنے امیان کی تجدید کرنی چاہیے) اور جو شخص اپنے ساتھی سے کئے آؤں میں تجوہ سے جو اکھیلوں تو اسے (اپنی استطاعت کے مطابق) صدقہ کرنا چاہیے۔ (ماکہ گنلا کاظفہ اور ابھ جانے) اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

مسالہ ۱۱

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَنَحْنُ نَتَذَكَّرُ الْمَسِيحَ الدَّجَالَ فَقَالَ أَلَا أَخْبِرُكُمْ بِمَا هُوَ أَخْوَفُ عَلَيْكُمْ عِنْدِي مِنَ الْمَسِيحِ الدَّجَالِ؟ قَالَ قُلْنَا بَلَى فَقَالَ الشَّرُكَةُ الْخَفِيَّةُ أَنْ يَقُومَ الرَّجُلُ يُصَلَّى فِي زِينَةٍ صَلَاتَةً لِمَا يَرَى مِنْ نَظَرِ رَجُلٍ رَوَاهُ إِبْرَاهِيمُ مَاجَةُ (٢) (صَحِيفَة)

حضرت ابو سعید رض کہتے ہیں کہ ہم لوگ صحیح دجال کا ذکر کر رہے تھے (انتہی میں رسول اکرم ﷺ تشریف لائے اور آپ ﷺ نے ارشد فرمایا ”کیا میں تمہیں لیکی بات نہ بتاؤں جس کا مجھے تمہارے پارے میں صحیح دجال سے بھی نیازدار ڈر رہے؟“ ہم نے عرض کیا ”کیوں نہیں (ضرور بتالیے)“ آپ ﷺ نے فرمایا ”شرک خنی (اور وہ بیہے ہے کہ) ایک آدمی نماز کے لئے کھڑا ہوتا ہے اور صرف اس لئے عمدہ نماز پڑھتا ہے کہ اسے کوئی (دوسرा شخص) دیکھ رہا ہے۔“ اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے۔

مسنونہ ۲۷

<sup>٦</sup>- كتاب الإيمان بباب الله الخلف لغيره

الطباطبائي

عَنْ جَابِرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ إِنَّ بَيْنَ  
وَبَيْنَ الشَّرْكِ وَالْكُفْرِ تَرْكُ الصَّلَاةِ رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١)

حضرت جابر رضي الله عنه سے روایت ہے کہ میں نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے تھا ہے "کفر و شرک اور  
ندے کے درمیان ترک نماز (کافرن) ہے۔" اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔  
غیب کا حل معلوم کرنے کے لئے کسی کو ہاتھ دکھانا شرک  
ہے۔

عَنْ صَفِيَّةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا عَنْ بَعْضِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ النَّبِيِّ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَنْ أَتَى عَرَافًا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةً أَرْبَعِينَ لَيْلَةً  
رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٢)

حضرت صفیہ رضی اللہ عنہا نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی کسی زوجہ سے روایت کرتی ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے  
فرمایا "جو شخص نجومی کے پاس جائے اور اس سے (ستقبل کے بارے میں) کوئی بات دریافت کرے تو  
اس کی چالیس روز کی نماز قول نہیں ہوتی۔" اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔  
ستاروں کی تائیر پر یقین رکھنا شرک ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنْ  
السَّمَاءِ مِنْ بُرْكَةً إِلَّا أَصْبَحَ فَرِيقٌ مِنَ النَّاسِ بِهَا كَافِرِينَ يُنَزَّلُ اللَّهُ الْغَيْثَ فَيَقُولُونَ  
لَكُوْكَبَ كَذَا وَكَذَا رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٣)

حضرت ابو ہریرہ رضي الله عنه سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "نہیں نازل فرمائی اللہ تعالیٰ  
نے برکت (بارش) آسمان سے مگر لوگوں میں سے بعض نے صحیح کو اس کا انکار کیا حالانکہ بارش اللہ  
تعالیٰ ہی برسماتی ہے لیکن انکار کرنے والے کہتے ہیں کہ فلاں فلاں تارے کی وجہ سے بارش  
ہوئے۔" اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

انبياء، اولياء اور صلحاء سے عقیدت میں غلو کرنا شرک ہے۔

عَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ:  
تُطْرُونِي كَمَا أَطْرَتِ النَّصَارَى إِبْنَ مَرْيَمَ فَإِنَّمَا أَنَا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُ  
مُنْفَقٍ عَلَيْهِ (١)

حضرت عمر بن الخطاب کتنے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سن ہے کہ ”میری تعریف  
میں اس طرح مبالغہ نہ کو جس طرح عیسائیوں نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں مبالغہ کر  
بے شک میں ایک بندہ ہوں لذما مجھے اللہ تعالیٰ کا بندہ اور اس کا رسول ہی کو۔“ اسے بخاری نے  
روایت کیا ہے۔



# الأحاديث الضعيفة والموضوعة

## ضعيف اور موضوع احاديث

١- كُنْتَ كَنْزًا مَخْفِيًّا أَنْ أَعْرَفَ فَخَلَقْتَ الْخَلْقَ

”میں ایک مخفی خزانہ تھا میں نے چلا کہ پہچانا جاؤں چنانچہ میں نے مخلوق کو پیدا کیا۔“  
وضاحت یہ حدیث موضوع ہے لاحظہ ہو سلسلہ احادیث الفیض وال موضوع، حدیث نمبر ۶۶

٢- مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبَّهُ

”جس نے اپنے آپ کو پہچانا اُس نے اپنے رب کو پہچانا۔“

وضاحت یہ حدیث بے بنیاد ہے۔ تفصیل کے لئے لاحظہ ہو سلسلہ احادیث الفیض وال موضوع جلد اول  
حدیث ۶۶

٣- مَنْ عَرَفَنِي فَقَدْ عَرَفَ الْحَقَّ وَمَنْ رَآنِي فَقَدْ رَأَى الْحَقَّ

رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا ”جس نے مجھے پہچانا اُس نے اپنے خدا کو پہچانا لور جس نے مجھے دیکھا اس نے خدا کو دیکھا۔“ (ریاض السالکین صفحہ ۷۲)

وضاحت یہ حدیث موضوع ہے لاحظہ ہو شریعت و طریقت صفحہ ۳۶۷

٤- قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : خَلَقْتَ مُحَمَّدًا مِنْ نُورٍ وَجْهِي وَالْمَرَادُ مِنَ الْوِجْهِ ذَاتُ الْمُقْدَسَةِ

الله تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے ”میں نے محمد ﷺ کو اپنے چہرے کے نور سے پیدا کیا ہے اور چہرے سے مراد ذات مقدس (یعنی اللہ تعالیٰ) ہے۔“ (ریاض السالکین صفحہ ۹۰)

وضاحت یہ حدیث موضوع ہے لاحظہ ہو شریعت و طریقت صفحہ ۳۶۳

٥- يَا جَابِرُ أَوْلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ نُورٌ نَّبِيُّكَ مِنْ نُورٍ

رسول اکرم ﷺ نے فرمایا ”ای جابر اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے اپنے نور سے تمہے نبی کا نور پیدا کیا۔“

وضاحت ~ يـ حدـيـث بـ اـصـل بـ هـ مـا لـاحـظ هـ سـيـرـة الـبـيـنـيـ اـزـ سـيـدـ سـلـيـمـانـ نـدوـيـ جـلـدـ سـوـمـ صـفـحـةـ ٢٣٧

٦- خَلَقَنِيَ اللَّهُ مِنْ نُورٍ وَ خَلَقَ أَبَا بَكْرًا مِنْ نُورٍ وَ خَلَقَ عُمَرَ مِنْ نُورٍ أَبِيْ  
بَكْرٍ وَ خَلَقَ أَبِيْنِي مِنْ نُورٍ عُمَرٍ وَ عُمَرُ سَرَاجُ أَهْلِ الْجَنَّةِ

رسولِ اکرم ﷺ نے فرمایا اللہ تعالیٰ نے مجھے اپنے نور سے پیدا فرمایا، اور ابو بکر کو میرے نور سے  
اور عمر کو ابو بکر کے نور سے، اور میری امت کو عمر کے نور سے پیدا فرمایا، اور حضرت عمر تمام جنتیوں کے  
چراغ ہیں۔

وضاحت ~ یـ حدـيـث مـوـضـعـ ہـ مـا لـاحـظـ هـ سـيـرـةـ الـبـيـنـيـ اـزـ سـيـدـ سـلـيـمـانـ نـدوـيـ جـلـدـ اـولـ صـفـحـةـ ١٩٦

٧- أَتَانِيْ جِبْرِيلُ فَقَالَ إِنَّ اللَّهَ يَقُولُ لَوْلَاكَ مَا خَلَقْتُ الْجَنَّةَ وَ لَوْلَاكَ مَا  
خَلَقْتُ النَّارَ

میرے پاس جبریل آئے کہا اللہ فرماتا ہے اگر تم (محمد ﷺ) نہ ہوتے تو میں جنت و دوزخ پیدا نہ  
کرتا۔

وضاحت ~ یـ حدـيـث مـوـضـعـ ہـ مـا لـاحـظـ هـ سـيـرـةـ الـبـيـنـيـ اـزـ سـيـدـ سـلـيـمـانـ نـدوـيـ جـلـدـ اـولـ صـفـحـةـ ٢٣٣

٨- لَوْلَاكَ يَا مُحَمَّدُ مَا خَلَقْتُ الدُّنْيَا

اے محمد ﷺ! اگر تم نہ ہوتے تو میں دُنیا پیدا نہ کرتا۔

وضاحت ~ یـ حدـيـث مـوـضـعـ ہـ مـا لـاحـظـ هـ سـيـرـةـ الـبـيـنـيـ اـزـ سـيـدـ سـلـيـمـانـ نـدوـيـ جـلـدـ اـولـ صـفـحـةـ ٢٨٩

٩- لَوْلَاكَ مَا خَلَقْتُ الْأَفْلَاكَ

اے محمد ﷺ! اگر تم نہ ہوتے تو میں کائنات پیدا نہ کرتا۔

وضاحت ~ یـ حدـيـث مـوـضـعـ ہـ مـا لـاحـظـ هـ سـيـرـةـ الـبـيـنـيـ اـزـ سـيـدـ سـلـيـمـانـ نـدوـيـ جـلـدـ اـولـ حدـيـثـ نـبـرـ ٢٨٣

١٠- قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : يَا مُحَمَّدُ ! أَنْتَ أَنَا وَ أَنَا أَنْتَ

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے "اے محمد ﷺ! تو میں اور میں تو ہے۔

وضاحت ~ یـ حدـيـث مـوـضـعـ ہـ مـا لـاحـظـ هـ سـيـرـةـ الـبـيـنـيـ اـزـ سـيـدـ سـلـيـمـانـ نـدوـيـ جـلـدـ اـولـ طـرـيـقـتـ ٣٦٣

١١- أَيُّ الْخَلْقِ أَعْجَبٌ إِلَيْكُمْ إِيمَانًا ؟ قَالُوا الْمَلَائِكَةُ قَالَ وَمَا لَهُمْ لَا  
يُؤْمِنُونَ وَ هُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ عَزَّ وَ جَلَّ ؟ قَالُوا فَالنَّبِيُّنَّ قَالَ وَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ

الْوَحْشِيُّ يُنْزَلُ عَلَيْهِمْ؟ قَالُوا فَخَنَّ قَالَ وَمَا لَكُمْ لَا تُؤْمِنُونَ وَأَنَا يَبْيَضُ  
ظَهْرَكُمْ؟ قَالَ : فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِنَّ أَغْبَبَ الْخَلْقِ إِلَى إِيمَانِهِ قَوْمٌ  
يُكْوَثُونَ مِنْ بَعْدِ كُمْ يَجْدُونَ صَحْفًا فِيهَا كِتَابٌ يُؤْمِنُونَ بِمَا فِيهَا .

(رسول اکرم ﷺ نے محلہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین۔ سے سوال کیا) ”ایمان لانے کے  
معاملے میں تمارے نزدیک کوئی خلق سب سے اچھی ہے؟“ انہوں نے عرض کیا ”فریتے“ آپ ﷺ نے فرمایا ”وہ ایمان کیوں نہ لائیں جبکہ وہ اپنے رب عزوجل کے پاس ہیں“ محلہ نے عرض کیا تو پھر  
”ایمان“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”وہ ایمان کیوں نہ لائیں حالانکہ ان پر تو وہی نازل ہوتی ہے“ محلہ نے  
عرض کیا ”پھر ہم“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”آخر تم ایمان کیوں نہ لاؤ جب کہ میں خود تمارے درمیان  
موجود ہوں“ راوی نے کامیاب آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”سنوا ایمان لانے کے معاملے میں سب سے  
اچھے وہ لوگ ہیں جو تم سے بعد میں آئیں گے وہ (صرف) صحیفوں میں تحریریں پڑھ کر ایمان لائیں گے۔  
وضاحت یہ حدیث ضعیف ہے تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو سلسلہ الاحادیث النبیفہ وال موضوعہ جلد دوم حدیث

نمبر ۷۲

۱۲- عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ  
يَقُولُ كَمَا لَا يَنْفَعُ مَعَ الشُّرُكَ شَيْءٌ كَذَالِكَ لَا يَصْرُمُعَ الْإِيمَانِ شَيْءٌ .

حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہم کہتے ہیں میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے تھا ہے ”جس طرح شرک  
کی موجودگی میں کوئی نیک عمل نفع بخش نہیں ہو سکتا اسی طرح ایمان کی موجودگی میں کوئی بُرا عمل نقصان  
نہیں دے سکتا۔

وضاحت یہ حدیث بے بنیاد ہے تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو الموضوعات جلد اول باب لا سخر من الایمان عمل  
۱۳- مَنْ قَالَ إِيمَانُ يَزِيدُ وَيَنْقُصُ فَقَدْ خَرَجَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ وَمَنْ قَالَ أَنَّ  
مُؤْمِنٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ فَلَيْسَ لَهُ فِي الإِسْلَامِ نَعْصِيْتُ .

جس نے کہا کہ ایمان گھٹتا اور بڑھتا ہے وہ اللہ تعالیٰ کے حکم سے نکل گیا اور جس نے کہا میں  
مومن ہوں اس کا اسلام میں کوئی حصہ نہیں۔

وضاحت یہ حدیث موضوع ہے تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو الفوائد الجمیلہ حدیث نمبر ۱۲۹۳

۱۴- إِيمَانٌ مُّبَتَّتٌ فِي الْقَلْبِ كَالْجِبَالِ الرُّؤَاشِيِّ وَ زِيَادَتُهُ وَ نُفْصُهُ كُفْرٌ .

”ایمان گزے ہوئے پھاڑ کی طرح دل میں جا رہتا ہے، اس کی نیادتی یا کمی (پر ایمان رکھنا) کفر ہے“

**وضاحت** یہ حدیث موضوع ہے ملاحظہ ہو سلسلہ الاحادیث الفعینہ والموضوعہ جلد اول حدیث نمبر ۳۶۲

١٥ - **الإِيمَانُ نِصْفٌ فِي الصَّبْرِ وَ نِصْفٌ فِي الشُّكْرِ .**

”ایمان کے دو حصے ہیں نصف صبر اور نصف شکر“

**وضاحت** یہ حدیث ضعیف ہے تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو سلسلہ الاحادیث الفعینہ والموضوعہ حدیث نمبر ۷۲۵

١٦ - **خُبُّ الْوَطَّنِ مِنَ الْإِيمَانِ .**

”وطن کی محبت ایمان کا حصہ ہے“

**وضاحت** یہ حدیث موضوع ہے ملاحظہ ہو سلسلہ الاحادیث الفعینہ والموضوعہ جلد اول حدیث نمبر ۳۶۱

١٧ - **عَلَيْكُمْ بِلِتَاسِ الصُّوفِ تَجَدُّوا حَلَاوةَ الْإِيمَانِ فِي قُلُوبِكُمْ .**

”صوف (اون) کا لباس ضرور پہنو، اس سے اپنے دلوں میں ایمان کی صحیح لذت محسوس کرو گے“

**وضاحت** یہ حدیث موضوع ہے ملاحظہ ہو سلسلہ الاحادیث الفعینہ والموضوعہ جلد اول حدیث نمبر ۹۰

١٨ - **قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : أَوْلَيَاءِنِي تَحْتَ قَبَائِنِي لَا يَعْرِفُهُمْ غَيْرِي .**

الله تعالیٰ ارشد فرماتا ہے ”میرے اولیاء میری قباء میں ہیں جنہیں میرے سوا کوئی نہیں جاتا“

**وضاحت** یہ حدیث موضوع ہے ملاحظہ ہو شریعت و طریقت سنگھ ۳۶۲

١٩ - **قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : أَلَا إِنَّ أَوْلَيَاءَ اللَّهِ تَلَامِيذُ الرَّحْمَنِ .**

”الله تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے سنو! بے شک اولیاء اللہ، رحمان کے شاگرد ہیں“

**وضاحت** یہ حدیث موضوع ہے ملاحظہ ہو شریعت و طریقت سنگھ ۳۶۲

٢٠ - **الْأَبْدَالُ فِي أَمْتَانِ ثَلَاثَوْنَ بِهِمْ تَقُومُ الْأَرْضُ وَ بِهِمْ تُفْطَرُونَ وَ بِهِمْ تُنَصَّرُونَ .**

”میری امت میں تیس بدلال ہوں گے انہی کی وجہ سے زمین قائم رہے گی انہی کی وجہ سے تم پر باش برے گی اور انہی کی وجہ سے تم مدد کے جاؤ گے۔“

**وضاحت** یہ حدیث ضعیف ہے ملاحظہ ہو ضعیف الجامع الصغیر للبلباني حدیث نمبر ۲۲۶



## ہماری دعوت پر کم!

۱۔ رسول اکرم ﷺ نے امت کو جس بات کا حکم دیا ہے یا جسے خود کیا ہے یا جسے کرنے کی اجازت دی ہے اسے من و عن اسی طرح کیجئے اور جس بات سے آپ ﷺ نے منع فرمایا ہے اس سے رک جائیے ارشاد باری تعالیٰ ہے

**﴿هُوَ مَا أَنْكِمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَّكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾** (۷:۵۹)

”جو کچھ رسول تمہیں دیں وہ لے لو اور جس چیز سے منع کریں اس سے رک جاؤ۔“

(سورہ حشر، آیت نمبر ۷)

۲۔ رسول اکرم ﷺ نے دین کے معاملے میں جو کام ساری حیات طیبہ میں نہیں کیا، وہ کام اپنی مرضی سے کر کے اللہ کے رسول ﷺ سے آگے بڑھنے کی جارت نہ کیجئے ارشاد باری تعالیٰ ہے

**﴿هُنَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْدِمُوا بَيْنَ يَدِيِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ﴾** (۱۱:۴۹)

”اے لوگو، جو ایمان لائے ہو ! اللہ اور اس کے رسول سے آگے نہ بڑھو۔“ (سورہ مجرات، آیت نمبر ۱)

۳۔ رسول اکرم ﷺ کی اطاعت اور اتباع کے مقابلے میں کسی دوسرے کی اطاعت اور اتباع کر کے اپنے اعمال برپا نہ کیجئے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے

**﴿هُنَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطْغَفُوا اللَّهَ وَأَطْغَفُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَغْمَالَكُمْ﴾** (۳۳:۴۷)

”اے لوگو، جو ایمان لائے ہو ! اللہ کی اطاعت کرو، رسول کی اطاعت کرو اور (کسی دوسرے کی اطاعت کر کے) اپنے اعمال برپا نہ کرو۔“ (سورہ محمد، آیت نمبر ۳۳)

جو حضرات ہماری اس دعوت سے متفق ہوں  
ہم ان سے تعاون کی درخواست کرتے ہیں !

## وَعَاءَ مَغْفِرَةٍ

مدیر حدیث ہبھل کیشنسٹر، میرے استاد اور میرے والد محترم حافظ محمد اور مسی کیلائی رحمہ اللہ علیہ اکابر  
۱۹۹۸ء کی دریانی شب بروز منگل ۳ سال کی عمر میں ہفتہ بھر پہنچ کی شکایت میں جلا رہنے کے بعد اپنے خالق  
حقیقی کے حضور پہنچ گئے۔ اللہ وَا الیه راجعون ○

قریباً نصف صدی قبل مرحوم والد صاحب جامعہ محمدیہ گوجرانوالہ سے فارغ ہوئے تو آبائی گاؤں  
کیلائونالہ میں ہی مستقل سکونت اختیار کی۔ اس وقت سے لے کر تاوم آخر، بڑی خاموشی، خلوص اور محنت  
سے دعوت کا فرضہ سر انجام دیتے رہے۔ اسی دوران کتابت (خطاطی) کو اپنا زیر یعنی معاش بنایا۔

کم گو، کم آمیز، مکسر الزجاج، حليم الطبع، معاملہ قسم، نمود و نماش سے کوسوں دو اور سلکی اختلافات  
سے بچتے پچلتے توحید اور اجماع سنت کی شمع اس طرح روشن کئے ہوئے تھے کہ ان کے عزیزو وقارب  
عقیدہ تند اور جماعت ہی نہیں بلکہ پورا علاقہ ان کی رحلت کا صدمہ بڑی شدت سے محسوس کر رہا ہے۔

حدیث ہبھل کیشنسٹر کی نوین کتاب "كتاب التوحيد" کی نظر ہائی کرچکے تھے اور جماعت کے شدید مختر  
تھے۔ کتاب ابھی کتابت کے مرحلہ میں ہی تھی کہ داعی اجل کلبلاوا آگیا۔ مرحوم کی رحلت سے نہ صرف یہ  
ان کی والا ایک عسن اور مشق بپ کی دھلوں سے محروم ہو گئی ہے بلکہ ان کی رحلت سے اشاعت حدیث  
منصوبہ بھی اپنے بے لوث اور تخلص سرپرست سے محروم ہو گیا ہے، جماعت ایک بہترن داعی اور مبلغ سے  
محروم ہو گئی ہے، علاقہ ایک باعمل عالم سے خلی ہو گیا ہے۔ اہل قصبه ایک اعلیٰ خطیب سے اور تشیگان علم اے  
محبوب اور ہر دلعزیز استاد سے محروم ہو گئے ہیں۔ مُكْلُّ مِنْ عَلَيْهَا فَانَّ وَيْقَنَ وَجْهَ رَبِّكَ ذُو الْحَلَالِ وَالْأَكْوَافِ

72-26:55 *Kitabosunnat.com*

زمین پر موجود ہر چیز فنا ہونے والی ہے اور صرف تیرے رب کی جلیل و کریم ذات ہی بلقی رہنے والی ہے۔ (حوار  
رحمان، آیت نمبر ۲۷، ۲۶)

یا رحم الرانین ! تیری رحمت زمین و آسمان کی بے کران و سعنوں سے بھی زیادہ وسیع ہے، تو ہی گئہ  
معاف کرنے والا ہے۔ تو ہی اپنے بندوں سے درگزر فرمائے والا ہے، تو ہی اپنے بندوں کے عیوب و علائم  
و الابے، اے اللہ العالیم ! اپنی ذات اور صفات کے صدقہ مرحوم کی لغزشوں اور خطاوں سے درگزر فرمائے  
اپنے فضل و احسان سے مرحوم کی حنثت کو شرف قبولت فرمائے قیامت تک صدقہ جاریہ بنا، اپنے کرم اور  
رحمت سے مرحوم کو اعلیٰ طیین میں بلند مراتب سے سرفراز فرمائو اور ان کے اجر و ثواب سے ہمیں بھی وافر حصہ  
عطاف رہائیں۔ بعد ہبھل کی انسانی اور فتنے میں مجاہد ہے۔

اللهم اهْرَنْهُ أَنْ يَجْعَلْنَا مِنْ وَاعِظَاتِكَ وَمِنْ نِعَمَتِكَ وَمِنْ عَذَابِ الْقَنْبَرِ وَعَذَابِ النَّارِ (آمين)